#### ما**لسك بن نبس** المفكر الاسلامي الجزائري

#### تبسيط مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي Le Problème des Idées dans le Monde Musulman

دور الأفكار في رقى الفرد وفي تحضر المجتمع ودور قادة الصراع الفكري والاستعمار في تخلف العالم الإسلامي وإعاقة تحضره .. وكيفية التغلب على الصعاب

> ترجمة و تلخيص و إعادة صياعة محمد عبد العظيم على

> > دار الدعوة

تبسيط مشكلة الافكار في العالم الإسلامي

#### حقوق الطبع محفوظة الطبعة الآولى 181۸ هـ. - 1947 م

رقم الإيداع القانونى ۹۷/٥۲۹۱

الترقيم الدولي 6 - 149 - 253 -977

#### دار الدعوة للطبع والنشر والتوزيع

المركز الرئيسي: ٢ ش منشا - محرم بك - الإسكندرية

ب : ١٩١٤ - ٢٩٠٧٩٨ - ١٩١٤ سفاكس : ١٦٩٥٥٥٥

مكتب ترزيع القامرة : ت : ٣٨٣٢٧٤٧

تالیف مالسك بن نبسی الفكر الإسلامی الجزائری

### تبسيط مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي

Le Problème des Idées dans le Monde Musulman

دور الأفكار في رقى الفرد وفي تحضر المجتمع .. ودور قادة الصراع الفكرى والاستعمار في تخلف العالم الإسلامي وإعاقة تحضره .... وكيفية التغلب على الصعاب

ترجمة و تلخيص و إعادة صياغة محمد عبد العظيم على

كالالتعظ





#### مقدمة المختصر

70000

في عالم اليوم الذي تسود في أغلب أرجائه الحضارة المادية التي تدور اليها الأفكار حول الأشياء .. وبينما العالم الإسلامي يمر بمرحلة مابعد التحضر حيث تنزوي فيه الأفكار شيئاً فشيئا ، وتزحف الأشياء لتحتل مكان الأفكار ، وتتبدل الأفكار الأصيلة في عالمه الثقافي بأفكار مكتمبة غريبة عليه ، تشوه القيم الأخلاقية في الأشخاص ، وتقلب الروابط الاجتماعية من أساسها ، فيتجه المجتمع رويداً رويداً نحو الحضارة المادية - وإن لم يكن هذا التحول قد تحقق بتمامه في هذه الأيام.. وإن كان في طريقه إلى التحقق - فإن إعادة التأمل في مدى أهمية الأفكار ودورها الحضاري ، ومشكلاتها في العالم الإسلامي تكون أشد إلحاحاً اليوم من أي وقت مضي.

وكتاب " مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي" وقد صدر منذ سايزيد على ٢٥ عاماً حمل رؤية المفكر الإسلامي الجزائري – سالك بن نبي – اقضية الأفكار بصفة عامة وفي ظل الظروف التي كانت سائدة وقت صدوره بصفة خاصة ومع التغيرات التي طرأت على العالم كله منذ ذلك الوقت والتي تتجدد يوما بعد يوم، فقد برزت الكتاب أهمية أخطر في هذه الأيام، واصبحت له معاني جديدة فوق المعاني التي كانت له وقت صدوره.

\*\*\*

ومن معالم التغيير ويشائر المستقبل - إن شاء الله - مائراء ونسمعه من قلق علماء ومفكرى وفلاسفة وعظماء الغرب وإحساسهم بالخطر القادم.. ولقد عبر عن ذلك أحسن تعبير الأمير تشارلز - ولى عهد بريطانيا - في مرات متكررة ، وأخيرا في كلمة القاها يوم ١١٣٧/١/٢٨ (كما نقلتها أنا جريدة الشعب العدد ١١٣٧ بتاريخ ١٩٩٦/١/٧١) عبر فيها عن إيمانه بالدعوة العالمية للإسلام ، وبهيمنة الإسلام وقوته ، إلى درجة أنه لايمكن لأى يهودى أو مسيحى أن يفهم دينه أو أن يكون صحيح الإيمان إلا إذا تعرف على الإسلام. ومن حديثه: "أن الثقافة الاسلامية في شكلها الأصلى قد سعت إلى المحافظة على الروية الروحية الجامعة للعالم كله بطريقة لم نصاول اتباعها في الأجيال

الأخيرة في الغرب. هناك الكثير الذي يمكننا أن نقتبسه من العالم الإسلامي في رؤيته للكون. فرؤية الإسلام للعالم يمكنها أن تساعدنا على فهم الروحانيات الأساسية في ديانتنا أي (المسيحية) .

وأشار إلى أن الإسلام يحمل رسالة حضارية إلى الغرب عليه أن يتعلمها منه . فهو يقول : " أن الحضارة الإسلامية في حقيقتها لها رسالة مهمة تقدمها للغرب. وذلك بنظرتها المتكاملة والمتحدة لقدسية العالم الذي يحيط بنا . وإني أشعر اننا هنا في الغرب يمكن أن نساعد في إعادة اكتشاف جنور تفهمنا للحياة ، وذلك بتقدير ذلك الاحترام العميق في التعاليم الإسلامية لنظام الكون الذي أبدعه الخالق".

ويؤكد على وجود البعد الروحى في الفن الإسلامى ، فيقول : " إن الفنان المسلم لم يكن همه إظهار الأشياء لمجرد إظهار الابداع نفسه، بل كان كل قصده تسخير عمله لمرضاة الله ، وتعكس هذه النظرة الآية الكريمة : ﴿ فَايَتُمَا تُولُوا فَتُم وَجِهُ الله ﴾ والآية : ﴿ فَايْتُمَا تُولُوا فَتُم وَجِهُ الله ﴾ والآية : ﴿ فَايْتُمَا تُولُوا فَتُم وَجِهُ الله ﴾ والآية :

وفي تحليمل رائع انتقد الأمير تشاراز الحضارة الغربية . فذكر أن الجوالب الروحية فيها لاتحظى بالاحترام. وهو ماجعل الأفراد يخافون حتى من ذكر اسم الله حتى لايكونوا مثارا للاستخفاف والسخرية..

ووجه انتقاده إلى المذهب المادى الذي يمثل الأساس الغلسفي والفكرى والمعرفي المصارة الغربية القائمة اليوم. واشار إلى نتائجه المدمرة على الحضارة الغربية خاصة وعلى الإنسانية عامة. فقد دعا المذهب المادى إلى اعتبار الروحانيات والمقدسات والغيبيات خارج موضوع العلم. فغصل العلم عن الدين ، وجعل من الإنسان مادة فقط ، وأهمل الجانب الروحي بداخله. ونظر إلى الكون باعتباره مالكاً له. ومن ثم فإنه يستطيع أن يستغله كما يحلو له دون نظر إلى القوانين التي وضعها الخالق التحقيق التوازن الداخلي له. وتجلت وحشية الأنماط الغربية للتنمية والتطبيق التكنولوجي للعلوم ، لأنها الفصلت عن الجانب الأخلاقي، وتدثرت بنزعة استعلائية متألهة أدت إلى نتائج وخيمة ومدمرة تعكس فقدان الإحساس بالمسئولية تجاه الكون والبشر الذين يشتركون مع الغرب في العيش في هذا الكون.

وهو يتبنى رؤية انتقادية حادة في مواجهة الكنيسة وكبار المسئولين فيها ، ويشكك في قدرة الكنيسة البريطانية على توفير القيادة الروحية للمجتمع خلال القرن المقبل، وهو يريد أن يجعل من المجتمع البريطاني مجتمعا متعدد الثقافات ، ويريد أن يجعل من نفسه ملكا لكل مواطني بريطانيا وليس فقط المسيحيين، وهو يضع في اعتباره

وجود ثلاثة ملايين مسلم بريطاني لم يتم الاعتراف بهم كاقلية برغم أنهم أكثر من عدد اليهود.

أشارت كلمته هذه عواصف مدوية في المجتمع البريطاني وفي الصحف .. وبرغم ردود الفعل الغاضبة ضد الأمير تشارلز التي اتخذت طابعا هجوميا ضد الإسلام وتوجيه اللوم للأمير ، واتهامه بأنه يمارس نوعا من الإرهاب المعنوى المبطن ، وبأنه باستناده إلى الإسلام وتركه تراث الاستنارة الغربي قد صار أصولياً أي متطرفاً بتعبير دعاة الاستنارة الغربية .. إلا أن أحداً لم يقم بالدفاع عن الثغرات الخطيرة التي تواجه الحضارة الغربية .. وهو مايعني أن الحضارة الغربية تواجه أزمة حقيقية ، وأنها تعاني إفلاماً.

ومن جهة أخرى تحدث المستشار الألماني هيلموت شميث رئيس الاشتراكية الدولية وأحد المشاركين في مؤتمرات الحوار الإسلامي المسيحي. الذي زار القاهرة مؤخرا ليشارك في مؤتمر " العالم الإسلامي والتحدي العربي" فقال لمجلة نصف الدنيا العدد ٣٦٧ بتاريخ ١٩٩٧/١/١٩ : كنت مثل الغالبية العظمي من الألمان قد كونت رأياً عن الإسلام بناء على ملحصلته من معلومات في مراحل التعليم المختلفة والتي كانت في معظمها معادية للإسلام. وعندما النقيت بالرئيس السادات حدثثي عن طبيعة الإسلام وأنه دين سلام .. فتغيرت وجهة نظرى ، وبدأت أتعامل مع الإسلام بعيداً عن نظرة الكتب الغربية كلاسيكية العداء للإسلام وقرأت عن الإسلام الصحيح والتقيت بكبار المفكرين المسلمين ، وأيتنت أنني كنت على خطأ .. وربما كان في قيامي بعرض الصحورة المسحيحة عن الإسلام في بلادي وفي أوروبا من خلال المؤتمرات والندوات تعويضا عن خطئي.

واقترح هيلموت شميث انشاء مركز علمى يضم كبار العلماء الموضوعيين من المعسكرين الشرق الإسلامى والغرب المسيحى للقوموا بغرز المناهج التعليمية والكتب الثقافية ، وتصحيح مافى الكتب من أخطاء أو التهامات للديانتين ولأن التعايش بين الشرق والغرب أصبح ضرورة وليس مجرد اختيار.

وحول المقولة التي يروج لها البعض في الغرب من أن الإسلام بعد سقوط الشيوعية أصبح هو " العدو الأول " قال المستشار الألماني : " هذه مقولة ظالمة " روج لها من يريد استمرار القطيعة بين الشرق والغرب ، فالإسلام الذي قرأت عنه لايعادي أحداً ولايكره أحداً على اعتناقه .. بل يدعو إلى التعايش السلمي مع الأخرين .. وإذا كانت هناك بعض التصرفات الطائشة من بعض المنتسبين للإسلام فهذا خطأ هؤلاء وليس خطأ الإسلام .. ثم إن المتطرفين موجودون في كل دين ، ويرفعون الشعارات

الدينية حتى تتحقق لهم مصداقية أمام الرأى العام.

ويضيف: إذا كانت قوى الإلحاد والمادية تنسق وتتحد لخدمة أهدافها وأهمها مقاومة فكرة الإله الخالق ... وإحلال الغرائز الحيوانية والقيم المادية محلها ، فالواجب على أتباع الديانات السماوية التعريف بأديانهم وبقوى الخير .. وينبغى عليهم التعالى على أحزان الماضى وحروبه ، ومعايشة الواقع الحالى .. والبحث عن نقاط الاتفاق وتدعيمها وأخذ نقاط الاقتراق في الاعتبار دون أن تكون دافعاً الخلافات الدموية ..

\*\*\*

مما دعانا إلى تلخيص هذا الكتاب وإعادة صياغته بأسلوب مبسط لتقريبه إلى القارئ الكريم الذى ندعوه إلى إعادة النظر إلى ظروف عالمه الحالية. وظروف المجتمعات الإسلامية ، ووضع الإسلام في العالم اليوم ، وموقف شتى القوى العالمية منه - من خلال رؤية هذا الكتاب الحضارية المتجددة المعانى والأهمية.

هدانا الله إلى طريقه المستقيم وأعاد للما تقتمًا بأنفسنا ، وتقتمًا بدينمًا وبعقيدتنا الريانية ، وأعاننا على التغلب على صعوبات وعقبات العودة إلى الله ومنهجمه وشرعه ، فغيهما العزة والسعادة في الدنيا ، والنجاة في الأخرة.

و الله ولى التوليق

الاسكتدرية في ٢١ مارس ١٩٩٧م

١٣ ذي القعدة ١٤١٧ هـ

محمد عبد العظيم على

#### موجز مقدمة المؤلف

كنت قد شرعت في تأليف هذا الكتاب منذ عشر سنوات وأنا بالقاهرة ، ثم طرأ ظرف مفاجئ يتعلق بالصراع الفكرى ، اضطرني إلى تغيير اتجاهي ، وشرعت في تأليف كتاب آخر لمواجهة هذا الظرف.

وأخذ مشروع إتمام هذا الكتاب يتأجل عاما بعد عام ، إلى أن زارتي صديقي الدكتور عمار طَلْبي ، وألحّ عليّ لاستثناف كتابته وتكلل جهده في إقناعي بالنجاح.

وعندما عقدتُ العزم على إتمام الكتاب أدركت مقدار ماضاع من المسودة القديمة.ووجدت مذكراتي في جملتها خالية من الحياة فعزمت على تركها للذكري والتاريخ.

وان نقدم هنا دراسة وافية لمشكلة الألكار في العالم الإسلامي، وإنما سنكتفي بالقاء الضوء على معالمها وعلى تركيبها الخاص.

نعتقد أن هذا الكتاب يعطى فكرة على درجة كبيرة من الصواب عن أهمية هذه المشكلة في المجتمع الإسلامي فضلا عن أي مجتمع إنساني.

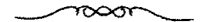
والله الموفق

الجزائر في ٢٧ توفمبر ١٩٧٠

مالك بن تبي

#### القصسل الأول إجابتان عن القراغ الكونى

## الثقافة الغربية الثقافة الإسلامية



عندما يكون الإنسان في وحدة وعزلة عن العالم ينتاب شعور بالفراغ الكوني. وبطريقة الإنسان في ملء هذا الفراغ يتحدد نوع ثقافته وحضارته أي خصائصه الداخلية والخارجية التي يتوقف عليها دوره في التاريخ.

وهناك طريقتان أساسيتان : إما أن ينظر الإنسان نحو الأرض (أي أن تستحوز نظرته على أشياء) وإما أن يرفع بصدر انصو السماء مما يؤدي إلى شخل هذا الفراغ بالأقكار (أي أن نظرته تكون في بحث عن الحقيقة). وينشأ عن ذلك نموذجان من الثقافة : ثقافة هيمنة - ذلت جذور تقنية ، وثقافة حضارية ذات جذور أخلاقية وغيبية.

وتتجلى الظاهرة الدينية فسى الإنسان الذى يوجبه بصدره إلى السماء فنجد فيه سمات الرجل صاحب الرسالة والدعوة (أى الأفكار) التي يريد تبليغها إلى الناس.

ويبدو أن أوروبا قد حُرمت من الظاهرة الدينية على مستوى الرسل. وكأن الرجل الأوروبي الذي يغيض شعوره بآدميته لم يجد العنصر الديني مكاناً فيه يشغله. بينما نجد الإنسان الذي ينتمي إلى الجنس السامي مؤهلاً للمسائل الغيبية ، وأن العنصر الديني لايترك له مجالا للمشاغل الأرضية. وبين الجنس السامي والآرى الشمالي ، نرى الإغريقي الذي يشغل عزائه بالشعور بالجمال (الذي سوف ينتهي إلى تسميته بالخير) أي أنه يملأ دنياه بالأمرر الشكلية.

وجملة القول أن ثقافة أوروبا تهتم بتركيب الأشياء والأشكال والـتركيب التقنى والجمالى. بينما ثقافة الشرق الإسلامي تؤلف بين فكرة الحقيقة وفكرة الخير. وينطبق ذلك على مراحل التاريخ كلها.

فأحيانا تبلغ إحدى الثقافات أوجها بينما تتحدر غيرها إلى القاع وأحيانا العكس. وفي المراحل الوسيطة تظهر فترات الإخصاب المتبادل التي قد تكون أيضا فترات المتلاط وتداخل ( مثل عصور بابل حيث اختلطت اللغات ، ومثل القرن العشرين حيث تضخمت الحضارة وتفاقم الخلاف الفكرى) . وأحيانا أخرى تصعد إلى القمة حضارة

تدور فيها الأشياء حول الأفكار . او حضارة تدور فيها الأفكار حول الأشياء.

وتتجلى هذه الظواهر في الأدب الشعبى حيث يعبر العقل الإنساني عن نفسه بحرية كاملة وبتلقائية بما يتفق مع جذوره الثقافية والقصسة فيما يبدو هي أقرب الألوان الأدبية واقدرها على التعبير عنها.

ونختار كمثال قصتين: الأولى بعنوان "روينسون كروزو" التي أنتجها الأدب الأوروبي تأليف " دنييل دى فواى" ، والثانية بعنوان " حى بن يقظان" من إنتاج الأدب العربي تأليف " ابن طفيل". وتبرز عبقرية القصتين في الطريقة التي يعالج بها بطل كل قصة عزلته عن العالم وهي الطريقة التي يعبر بها أصدق تعبير عن نموذج ثقافته. حيث يبدأ بطل القصة الأولى من الصغر بالنسبة للأشياء ، بينما ببدأ البطل الثاني من الصغر أيضا ولكن من حيث الأفكار..

ونأخذ شريحة من وقست "روينسون كروزو" في عزاته في الجزيرة بعد أن عرقت سفينته ، فنراه ينفق وقته في أعمال حسية - أكل ونوم وعمل - أنت إلى تسخيره لصالح اقتصاد شخصي ذي صبغة نفعية بحتة ، وقد تغلب على القلق بالعمل، وتركز خلال هذا اليوم عالم أفكاره كله حول " شئ" واحد هو صناعة " منضدة".

بينما لم تبدأ مغامرات "حي بن يقظان" إلا بعد نفوق الغزالة حيث " توقفت كل حركاتها .. فأخذ يفحص أننيها وعينيها ، قلم يلحظ عليهما أي تلف ظاهر .. ولكنه لم يعثر على مكان الداء" ثم نتابع تصاعد عقل البطل حتى يكتشف رويدا رويدا "الروح" ثم "خلود الروح" ، وأخيراً فكرة " الخلاق". وتنتابع حلقات القصة في صمورة تأمل ودراسة تتيح البطل أن يتوصل إلى إدراك النظام الربائي، وإلى رؤية باطنية لله ، وإلى الاهتداء إلى فكرة صفات الله... فالعالم هنا تدور فيه الأشياء حول الفكرة ، ويتغلب البطل على شعور الوحدة ببناء الأفكار واكتشافها. فهذا عالم لم يُسخّر فيه الوقت لخدمة الأشياء.

ولقد قال الأستاذ سيكار في مؤتمر علم الاجتماع الذي عقد بفرنا: " إن الوقت الصناعي المتصل لايتيح للإنسان الفرصة أبداً لكي يعيش في عزلة أو أن ينفرد مع نفسه..." وذلك في مقابل عدم تقدير الوقت في العالم الثالث ويضم العالم الإسلامي والواقع أن نظرة سيكار تتحصر في عالم الأشياء وفيها مبالغة أصبح المجتمع الأوروبي يدرك آثارها المدمرة .. وفي المقابل ينبغي على البلاد الإسلامية أن تقدر في "ثقافتها" النتائج السلبية المترتبة على المبالغة في عدم تقدير الوقت في نشاطها، ولكن من غير أن تقم في المبالغة العكسية.

ويبدو أن الفكر الغربي يدور أساساً حول مايتعلق بالوزن والكم. وعندما ينحرف

نحو التطرف ينتهى حتماً إلى الهادية بكل من شكليها: الشكل البرجوازى في مجتمع الاستهلاك، والشكل الجدلي في المجتمع السوفيتي،

وعندما يكون الفكر الإسلامي في حالة أفول - كما هو اليوم - فأقله يغرق في التصوف ، وفي المبهم وعدم الدقة ، وفي النزعة إلى التقليد الأعمى ، وفي الإعجاب "بأشياء" الغرب.

ولكن ليس هذا هو مداره الأصبل الذي منحه القرآن الدفعة الأولى إليه ألا وهو فكرة حب الخير وكراهية الشر ﴿ كُنتم خير أمة أخرجت للناس ، تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر ~ آل عمران ١١٠ ﴾ التي يُعتبر المسلم مُكَلفا بسالدعوة إليها في كل الظروف ﴿ وَإِذَا حَضَر الفسمة أولو القربي والبتامي والمساكين فيارزقوهم منه - النساء ٨ ﴾ ولكن القرآن يطالب بأكثر من ذلك .. إنه يريد مجتمعا لايوزع "المال" بطريقة آلية ، وإنما ينبغي أن يوزع في نفس الوقت " الخير " ﴿ وقولوا لهم قولا معروفا ... ﴾ وهكذا اكتملت الآية : انفقوا من أموالكم ، ولكن أضيفوا إلى هذا الإنفاق فكرة أو كلمة أو إشارة تترجم شعوركم ومفهومكم وفكرتكم عن "الخير" .

هذه الإضافة ذات الصيغة الروحية الخالصة يستحيل تصورها في أى تشريع آخر .. إنها تعطى الرابطة الاجتماعية النابعة من الفكر الإسلامي ، طابعاً خاصاً بحيث يصبح ما يطلق علية ( تناقض الطبقات) ظاهرة غربية عن المجتمع الإسلامي.



#### القصـــل الثاثى الطفـــل والأفكــــار

«العمر الذي يكتشف قيه الأشياء «العمر الذي يكتشف قيه الأشخاص «العمر الذي يكتشف قيه الأقكار

\_0000

لايستطيع الغرد أن يعيش في عزلة دون أن يصنع لنفسه - خلال فترة محدودة من الزمن - التجربة التي تجعله يتكيف مع المجتمع وبيئته. وقد تبدأ - كما رأينا - إما من حالة انعدام الأفكار وإما من حالة انعدام الوسائل أو الأشياء إذا كان الفرد قد حمل معه "عسالم أفكساره" .. وعلسي أن يخضع نشساطه دائماً لأنظمة نفسية بدنية بدنية وعسالم أفكسارة.

ويتم النشاط الحرفي (العامل والمقص في يده) أو الزراعي ( المزارع المنحني على محراثه) أو الحربي (الجندي المسلح ببندقيته) من خلال عنصرين منظورين هما "الإنسان وأداته"، يخفيان ورائهما حقيقة أكثر تعقيداً. إذ أن النشاط الإسزاول إلا في ظروف تتوافق تماماً وبالضرورة مع سؤالي "كيف" و "لماذا؟" الأنما الانتصرف بطريقة عشوائية اقتصبح مهمنتا مستحيلة، كما أننا الانتصرف بدون اسباب فتصمير مهمنتا غير معمنتا معقولة. أي أن النشاط الابد وأن بتضمن عنصراً فكرياً يمثل مبرراته وطرقه التنفيذية ويلخص كل التقدم الاجتماعي والتكنولوجي لأي مجتمع ويميزه عن غيره من المجتمعات.

وقد ألهم هذا العنصر الفكرى كارل ماركس بفكرته أن المهندس الذي يريد أن يبنى خلية للنحل من الشمع بينيها في ذهنه أولاً.

وهكذا تنتمى عناصر النشاط في نهاية الأمر إلى فئات ثلاث : فئة الأشياء وفئة الأشخاص وفئة الألكار ، يتكون منها شبكة منسوجة من هذه الفئات وتكمن في جميع الخصائص الاجتماعية والاقتصادية والسياسية لأى نشاط.

وتكون هذه الشبكة بسيطة التركيب في حالة الفرد المنعزل (لعدم وفرة الأشياء أو لعدم وفرة المشياء أو لعدم وفرة الأفكار) ، ولكن بمقدار ما يندمج الفرد في مجتمع يقوم على نظام تقسيم العمل ، فإن العنصر الفكرى يأخذ أهميته تدريجيا في نشاط الفرد الذي يتحتم عليه أن يتخصص وأن يحترم القواعد والأصول المتبعة في النشاط الجماعي، وتكمن الاشتراطات

المعنوية والفنية لهذا الاندماج في الخطة النفسية البدنية التي ليس من السهل استيعابها.

والطفل إنسان منعزل في طريقه للاندماج ، ينبغي عليه أن يصر بهذه الخطة لتحقيق اندماجه. وتقدم له الأسرة والمدرسة العون الاجتماعي في هذه السبيل لكي يختصر ويتمم خط الاندماج بمراحله الثلاث.

فعندما يخرج الطفل إلى الحياة تكون الأشياء والأشخاص والأفكسار في عوالمها الثلاث كلها غربية عنه.

فيده هي بمثابة أداة تسلّية كما يسلّيه المصباح المعلق قوق مهده ، وقد تخدش خده .. وبها يكتشف عالم الأشياء حوله. وفي هذه المرحلة لايكون لمدى الطفل أية فكرة عن عالم الأشخاص ، لأنه لايكون قد تعرف بعد على وجه أمه التي لايعتبرها إلا الشدى الذي يطعمه .. وهو أيضاً لايتعرف على نفسه ككينونة مستقلة لأنه ليس له شعور محدد عن ذاته.

ثم يبدأ بصره بالتعرف على وجوه الناس . أولها وجه أمه ووجه أبيه ثم أخوته ويظل حتى العام الثالث أو الرابع غير متمالك .. وحتى في عامه السادس يعتبر يوم دخوله المدرسة أتسى تجربة له في عالم الأشخاص الغريب عليه.

ويكون اندماجه تدريجيا وببطء بحسب قدرته على الألفة ، التى ترى نظرية جونج Jung في علم النفس أن " النموذج الإنساني الذي ينظر إلى العالم الخارجي يكتشف عالم الأشخاص أسرع من النموذج الذي ينظر إلى العالم الباطني". أما عالم الأفكار فيكون اكتشافه بالنسبة للنموذجين بعد عالم الأشخاص. ومسيرة الطفل في اندماجه داخل المجتمع مسيرة بيولوجية ومنطقية في ذات الوقت.

ومن الوقت الذي يتمكن فيه من إقامة روابط شخصية مع مفاهيم تجريدية سنراه يدخل في عالم الأككار وهو الذي يهمنا أن نتتاوله هنا بالتحليل.

وقد يتعرض الطفل الفشل مصحوباً أحياناً بالباس - أمام مسألة صغيرة وهو يقتحم باب هذا العالم، وينبغي مراقبة الطفل لكي نقدر مجهوده ، غير أن هذه المآسي الصغيرة تمر غير ملحوظة من جانب الأسرة أو المدرسة، وقد يتذكر الطفل مرات اصطدامه أمام صعوبة معينة - لم يكن قد تغلب عليها بعد - أو يكون عقله وفكره قد أوضحا له الحل المناسب، وهذه الفترة تقع بين سن السابعة والثامنة حين يضع قدمه في عالم الأفكار دون الاعتماد على غيره، وهي خطوة فاصلة على طريق اندماجه الاجتماعي،

وعندما يتجاوز عالم الأفكار يضبع قدمه في عالم ثقافي أو في أنظمة أيديو لوجية

تتميز بين المجتمعات. فعنها المجتمعات العلتزمة بأفكار معينة ومنها المحايدة ومنها التى في طريقها إلى الأفول، وهذا الكشف يطور كيانه النفسى وينعكس على كيائه الجسدى. فهناك مظاهر خارجية نفرق بين الأمى وبين من قرأ فكرة أو نقلها أو عبر عنها.

والخط المميز في وجه الطفل الصغير هو القم المفتوح ، وبمقدار تقدمه في السن وبتأثير من طاقته الداخلية فهو يقفل فمه.

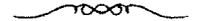
ولقد أتيحت لى قرصة إجراء هذه التجربة مع مجموعة من الجزائرييس الأميين الأميين تعهدت بمحو أميتهم بغرنسا عام ١٩٣٨. إذ لاحظت أنه بمقدار تقدم عملية التعليم كلما كانت النظرة الحيوانية في عيون تلاميذي تتحول بالتدريج إلى نظرة إنسانية تنسم عن فكرة داخلية أو عن وجود فكرة. فضلا عن أن شفاههم كانت تنضم أكثر فأكثر وتتغير ملامح الوجه بشكل ملحوظ وفي رأيي أن هذا التغيير يصلح لقياس ملامح الوجه عند الذين يهتمون بالعلاقات النفسية البدنية إذ تتحدد بهذه العلامات درجة اندماج الفرد في دخوله عالم الأفكار.

ويستمر المسار خلال مراحل الحياة الأخرى - النضيج والشيخوخة ومسابعد. الشيخوخة - لكى يتحول رويداً رويداً إلى خط عدم الاندماج ويعود الإنسان أدراجه ، وينتقل في الانجاه العكسي ويترك على التوالى:

- ١ عالم الأنكار عنما ينقد القدرة الخلاكة.
- ٢ عالم الأشخاص باللامبالاة أو بكر اهية الناس.
- ٣ عالم الأشياء نتيجة الضعف وعدم الإقبال عليها.

ثم يرحل عن الحياة في نهاية خط السير ﴿ الله الذي خلقكم من ضعف ثم جعل من بعد ضعف قوة ، ثم جعل من بعد قوة ضعفاً وشيبة - الروم ٤٠﴾ .

أما طوال حياة الإنسان فتتعايش العوالم الثلاثة جنباً إلى جنب مع تفاوت بينها بحسب نوع الفرد ونموذج المجتمع وبحسب ماإذا كان عالم الأفكار يدور حول الأشياء أو العكس.



#### الفصــل الثالث المجتمع والأفكــار

ممرحلة ماقبل التحضر. ممرحلة التحضر. ممرحلة مابعد التحضر.



على الصعيد التاريخي لامانع من الإشارة إلى أوجه التشابه بين بعض خصائص النمو العقلي عند الفرد وبين النمو النفسي الاجتماعي في المجتمع ، والدي يبدو أنه يمر هر أيضاً بثلاث أعمار : ١ - عمر الشي ٢ - عمر الشخص ٣ - عمر الفكرة. غير أن الانتقال هنا من مرحلة إلى أخرى ليس بالود موح الذي نراه عند الفرد.

إن لكل مجتمع عالمه الثقافي المتعدد الجوانب مهما يكن مستوى نقدم المجتمع. وفي النشاط المشترك للمجتمع يتداخل عالم الأشياء مع كل من عالم الأشخاص وعالم الأفكار. وهذا النشاط ينطوى بالضرورة على بواعث ذات صبغة معنويسة وأفكار تقنية ، وعلى الطرق التتفيذية .

ولايتميز المجتمع النامي فحسب بقلة الوسائل المادية (الأشياء) وإنما أيضاً بقصور في الأفكار يتجلى بصفة خاصة في طريقة استخدامه للأشياء بفاعلية أو بعدم فأعلية مع عجزه عن أيجاد غيرها، فضلا عن تميزه بطريقته في طرحه لمشاكله أو عدم طرحها على الإطلاق،

فمثلا الأرض هي الوسيلة المأمونة - كما يقول الاقتصاديون الذين يدرسون مشاكل العالم الثالث - لضمان انطلاق مجتمع من مرحلة أولية إلى مرحلة ثانوية (مثل الصين الشعبية منذ ١٩٥١). إلا أن أكثر الأراضي خصوبة في العالم هي أراضي العراق وأندونيسيا ومع ذلك لم يتمكن البلدان من الانطلاق لوجود قصمور حقيقي في الأفكار يظهر أثره في المجال السياسي والاقتصادي على شكل خمول معوق، وهي من الخصائص النفسية الاجتماعية التي يتميز بها العالم الإسلامي في الوقت الحاضر، يمكن المورخين والاقتصادين وعلماء الاجتماع نتاولها كل من زاويته الخاصة.

وسنحاول هنا تقديم تقسير نفسى اجتماعى معتمدين على نظرية الأعمار الثلاثة. فكل مجتمع تاريخي بصغة عامة - معاصر أو مندثر - يحتل مركزاً في مراحل

التطور التي يقسمها التاريخ إلى ١ - مرحلة المجتمع قبل التحضر ٢ - مرحلة المجتمع المتحضر ٣ - مرحلة المجتمع بعد التحضر.

وقد جرت عادة المؤرخين على التمييز بين المرحلتين الأولى والثانية مع عدم الاهتمام بالتمييز بينهما وبين المرحلة الأخيرة. باعتبار أنهم يرون أن مجتمع مابعد التحضر هو مجتمع يواصل سيره على طريق حضارته. وهذا خلط مؤسف يترتب عليه أنواع أخرى من الخلط والالتباس، وذلك بتشويه المقدمات المنطقية التي يرتكز عليها الاستدلال في مجال القلسفة والأخلاق، وفي مجال الاجتماع، وحتى في مجال الاقتصاد والسياسة، عندما يزعم البعض أنه استناداً إلى مثل هذه المقدمات يمكن طرح مشكلات البلاد النامية وإيجاد الحلول لها.

وقد يُستغلُ هذا اللبس من جانب المتخصيصين في الصراع الفكرى فيصاولون أو يكلفون أحد تلاميذهم - بالخاعنا - بقياس منطقى خاطئ - مثلا بفشل الإسلام في أيجاد مجتمع متقدم.

ولتبديد هذا الغموض ، نقرر أن مجتمع صابعد التحضر هو مجتمع يسير إلى الخلف بعد أن انحرف بعيداً عن طريق حضارته وانقطعت صاته بها، وقد أدرك ابن خلدون هذه الظاهرة وقام بتوضيحها، وهي النقطة التي بدأ منها عصر التخلف الحضاري في العالم الإسلامي ، أي انفصام دورة الحضارة الإسلامية.

أما إذا حاولتا تتبع تطور المجتمع الإسلامي منذ نشأته التاريخية. فقد كان المجتمع العربي قبلياً صعفيراً يعيش حياة ثقافية محدودة ، كانت العقيدة فيها تدور حول أشياء لاحياة فيها وهي أوثان الجاهلية.

وتمثل البيئة الجاهلية مرحلة "عمر الأشياء" في المجتمع أسدق تمثيل حيث عالم الأشياء ذاته فقير للغاية ، والأشياء ذاتها بدائية ( مثل السيف والرمح والجمل والحصان والخيمة والأدوات المنزلية البدائية .. إلخ) ، وعالم الأشخاص منحصر في حجم القبيلة.

أما عالم الأفكار في هذا المجتمع فقد أوضحتها قصائد المعلقات .. وهو في جملته بسيط .. فقد كان الشعر الجاهلي يشيد بانتصار قبيلته "أيام العرب" ، أو يتغنى بذكرى حبيبته ، أو يبكى على بطل سقط في ساحة القتال (كما فعلت الخنساء).

وهكذا كان وجه المجتمع الجاهلي المنطوى على نفسه ، والذي كانت تتلاشى على حدوده حركات المد والجزر التاريخية للأمم العظيمة التي جاورته مثل الدولة البيزنطية والدولة الفارسية ومملكة الحبشة.

وفجأة سطع النور في غار حراء ، وحمل وميض الضوء رسالة بدأت بكلمة "الرأ" مزقت ظلمات الجاهلية ، وقضت على عزلة هذا المجتمع الجاهلي، وبزغ مجتمع جديد بدأ يتفاعل مع الدنيا ومع التاريخ ، وشرع في هذم مابداخله من حدود قبلية ليؤسس عالمه الجديد من الأشخاص ، حيث أصبح كل إنسان يحمل رسالته التي تعلن عن ظهور عالم تقافي جديد ، تسخر فيه الأشياء من أجل الأفكار . وتأسس في البداية عالم الأشخاص فيه على نموذج فريد يمثله مجتمع المهاجرين والأنصار الذي جمعتهم في المدينة الأخوة في الله.

ولقد جسد هذا المجتمع النموذج كمال الفكرة الإسلامية ، وكان بالنسبة للعصمور اللاحقة الصورة المثالية التي يجد فيها المسلمون القدوة والإلهام والذكريات الغالية. وكانت خطوات هذا المجتمع الجديد متجهة نحو عالم الأفكار في مرحلة الأفكار - من خلال عالم الأشخاص هذا ، أي من خلال هذه العمر في الإنسان .. واستمر الامتداد كما يحدث في حالة الفرد ..

حتى إذا بلغ نقطة الانتكاس والارتداد ، تجمدت الفكرة ورجع المجتمع الإسلامى على أعقابه ، ومر بالأعمار السابقة في الاتجاه العكسى .. ولم يعد عالم الأشخاص فيه كما كنان في النموذج الأصيل الأول ، وإنما أصبح على صورة المتصوفيان ، شم المخادعين والدجالين من كل نوع ، لاسيما في نوع "الزعيم".

أما عالم الأشياء فقد اكتظ بالأشياء (شأن مجتمعات الاستهلاك) واستبدت الأشياء بالعقول والنفوس، وقد تكون الأشياء تافهة ولكنها براقة، وقد تتكلف الكثير إذا كان يتعين شراؤها من الخارج، ومع ذلك فهي أشياء خالبة من الحياة ومن الحركة الديناميكية الاجتماعية.

وهكذا أصبح المجتمع الإسلامي المثقهقر في عصر مابعد الحضارة . وذلك منذ عدة قرون.



#### القصــل الرابع الحضارة والأفكـــار

مديحلة الروح. مديحلة العقل. مديحلة الفريزة.

\_\_\_\_\_

الحضارة هى انتاج فكرة حية تطبع على مجتمع معين - يكون في مرحلة ما قبل التحضر - الدفعة الحضارية التي تجعله يدخل التاريخ ، فيبنى نظامه الفكرى طبقاً للنموذج المثالى الذي اختاره ، فتتأصل جذوره في محيط نقافي أصبيل يتحكم في سائر خصائصه التي تميزه عن الثقافات الأخرى وعن الحضارات الأخرى .

ودور الأفكار في الحضارة لا يقتصر على مجرد الزينة والزخرفة (كما هو الحال في عصدور سابعد التحضر) ، وإنما يكون للأفكار دور وظيفي ، باعتبار أن الحضارة هي القدرة على القيام بوظيفة أو مهمة معينة. وبالتالي يمكن تعريف الحضارة بأنها جملة العوامل المعنوية والمادية التي تتبح لمجتمع ما أن يوفر لكل فرد من أعضائه جميع الضمانات الاجتماعية اللازمة لتقدمه.

ولقد كان للفكرة المسيحية الفضل في إدخال أوروبا التاريخ، ومن هذا بدأت في بناء عالم الأفكار ، وابتداء من عصر النهضة اكتشفت العالم الإغريقي ، فتعرفت على سقراط باعث الأفكار ، وأفلاطون مؤرخ الأفكار ، وأرسطو منظم الأفكار ، ويرغم أن أوروبا عثرت على هذا العالم الاغريقي في أثار الحضارة الإسلامية إلا أنه اصطبغ بالصبغة المسيحية ابتداء من زمن توماس الإقويلي.

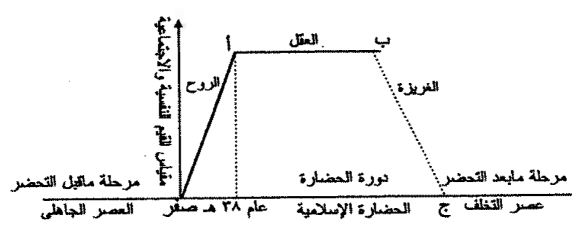
ولايحقق الفرد ماتصبو إليه نفسه إلا بفضل إرادة وقدرة تابعتين من المجتمع الذي هو عضو فيه. أما إذا ركن هذا الفرد إلى قدرته وإرادته وحدهما ، وأصبح منعزلاً فاقد الاتصال والارتباط بالمجتمع - أو قصر المجتمع في تقديم العون من إرادته وقدرته للفرد وهو يعيش في رحابه - فانه في هذه الحالة بشبه القشة التي في مهب الربح.

أما وسائل التزويق الأدبرة التي يعتمد عليها الأدبب الروائس ليقدم لنا صورة أدبية لحياة هذا الفرد المنعزل ، فإنها تختلف عن الحقيقة اختلافاً بيّداً .. فالمأساة الحقيقية التي عاشها البحار الانجليزي بعد أن غرقت سفينته ، وغُثر عليه بعد أربع سنوات على

جزيرة منعزلة، وأعيد إلى انجلترا مرتدياً ملابس صنعها بنفسه من جلد الماعز الوحشى.. هذه المغامرة هى التى أوحت للأديب بقصته بعد مايقرب من قرن .. أما المأساة ذاتها فقد نسيتها الأجيال التى قرأت القصة حيث طواها النسيان.

إن إرادة المجتمع وقدرته تضفيان على وظيفة الحضارة موضوعية وفعالية -أى جملة من العوامل المعنوية والمادية الملازمة لتحقيق تقدم الفرد -- وتصبح هذه العوامل موضوعية عندما تتحول إلى سياسة وتشريع بمثلان عالم الأفكار على الصعيد الاجتماعي والأخلاقي في هذا المجتمع تمثيلاً مباشراً.

وهى تتغير حسب الأطوار التى تمر بها الحضارة كما يوضع ذلك الرسم البواني التالى :



والرسم يوضع القيم النفسية الزمنية لإحدى الحضارات ، ويسبرز الخطوط الرئيسية لتقلبات هذه القيم خلال الأطوار الحضارية المختلفة.

إن إرادة المجتمع التي تطلق فعالية العوامل المعنوبية ، تتشأ عند نقطة الصغر وتبلغ نروتها عند هذه النقطة باعتبارها بداية العرحلة الروحية التي يواجه فيها المجتمع الناشئ مشاكله بضغط حاجاته من جهة ، وباستخدامه لوسائله المتواضعة لتغطية أوسع قطاع ممكن منها من جهة أخرى ، وهذه العرحلة تتميز بأروع صمور الزهد والتقشف التي ضمرب الرسول غلا فيها أروع الأمثلة في حياته الشخصية والأسرية ، وزخرت بمفاخر الكرم والتضحية من جانب الصنحابة النيس جندوا أموالهم لخدمة الإسلام والمسلمين، مثل ابو بكر وعثمان وغيرهما ..

وتكون قدرة المجتمع في هذه المرحلة المبكرة في طور التكوين ، علماً بأن هذه القدرة هي التي تطلق فعالية العوامل المادية ، وتؤهل المجتمع لأداء وظيفته في العون

و المساعدة.

وعندما تعرض المجتمع الإسلامي للتهديد بعد وفاة الرسول ﷺ ، اضطر أن يدافع عن شرع الله بقوة السلاح في حروب الردة التي كانت تستهدف إبطال الزكاة وهي حق الفقراء .. ولو لا أن هذا المجتمع احتفظ بإرادته كاملة أي بحماسته الذاتية التسي استمدها من روح القرآن ومن تعاليم الرسول ﷺ لما تمكن من مواجهة هذه الردة.

إن هذه الحيوية هي التي تميز المجتمع في بداية حضارته ، وتفرق بينه وبين مجتمع أخر لا يكون في مرحلة ماقبل التحضر ، أو مرحلة مابعد التحضر ، أو حتى في مرحلة التحضر (الموضحة في الرسم بالحرفين أ ب).. أي عندما يتوازن عالم الأشياء مسع عالم الأفكار ، ثم عندما يتفوق "الشيء" تذريجها على "الفكرة" (ولاسيما في مرحلة ب ج).

وفي عصرنا الحاضر نلاحظ أن هذه الحماسة هي التي أتاحت للاتحاد السوفيتي الانطلاق بعد التجربة الستاخاتوفية Stakhanovisme ، وهو الذي يميز كذلك الطلاق الصين الشعبية بعد الثورة الثقافية.

لقد كان لهذه الحماسة الفضل في طبع أكثر المراحل حركة ونشاطاً في مرحلة تطور التكوين والاندماج التي مرت بها المجتمعات الناشئة .. وهذا التوتر هو فكرة دافعة لايمكن بثها بنظرية أو بإرشاد تعليمي أو بدعوة علمية. ولقد حاول المؤرخ توينبي تفسير الظروف المتميزة التي تظهر فيها هذه الحماسة بأنها الظروف التي تضطر فيها مجموعة من الناس إلى الرد على احدى التحديات بعمل جماعي تلقائي مخطط. غير أن هذا التفسير لايبين لنا كيفية تكوين المجتمعات التلريخية الحاضرة والتي لايتجاوز عددها أصابع اليد.

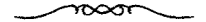
فمثلا لاتعرف لماذا لم يقم المجتمع البوذى في بداية العهد المسيحي - بالرد على "تحدى" النهضة التي كانت تتمثل في "الفكرة الفيدية" Pensée Védique" التي قضت على المجتمع البوذى بالنفي إلى بلاد الصنين.. ولاتفهم كذلك لماذا لم ينتفض هذا المجتمع في القرن العشرين - وهو في وطنه الجديد - ضد تحدى الفكرة الماركسية التي جلبها ماوتسي تونج ، والتي محته إلى الأبد من خريطة العالم الأيديولوجية.

أما ماهو جدير فعلا بالملاحظة في تجربة المجتمع الإسلامي الحاضر ، فهو عجز هذا المجتمع عن أن يستمد شيئاً من عالمه الثقافي الممثل في صفوة رجاله الذين نالوا تعليمهم في الجامعات الغربية ، ولامن الأيديولوجيات العملية في البلاد العربية المسماة الايديولوجيات الثورية. فضلا عن أنه لم يقتبس شيئاً من صرامة التفكير الذي نقله لنا عصر ديكارت.

بينما سبق أن نجحت الفكرة الإسلامية الخلاقة في أن تنشر منذ أربعة عشر قرناً

شعلة الحضارة في الجزيرة العربية وفي قارات نائية .. وجمعت الشعوب الإسلامية في هذا العمل المخطط المنسق ألا وهو الحضارة الإسلامية التي امتد زمنها حتى سقوط بغداد وسقوط الأندلس .. بل عندما انتكس المجتمع الإسلامي في عصر التخلف عند النقطة ج ، نجحت هذه الفكرة الخلافة في إمداده بقوة مقاومة العدوان الاستعماري واسترداد استقلاله.

وترتبط المعجزات التاريخية الكبرى دائماً ارتباطاً وثيقاً بالأفكار الخلافة .. وإذا كان التفسير الذى يعتمد على العوامل الخارجية لايكفى لتوضيح منشأ هذه القوة في كل حالمة من الحالات ، فيتعين مع ذلك أن نلاحظ أن هذه القوة هي التي أخرجت تلك المجتمعات من العدم ونثرتها على مسرح التاريخ وظلت المجتمعات قائمة طالما أن هذه القوة كانت تساندها.



## القصيل الخامس الطاقة الحيوية والأفكار

وإطلاق الطاقة تدمير للمجتمع.
 وإيقاف الطاقة تعجيز للمجتمع.
 والتوسط في الطاقة تعمير للمجتمع.



على الفرد أن يلبى حاجاته الحياتية سواء كان منعز لا أم كان من سكان المدن الكبرى.. وذلك بأن ينفق من طاقته الحيوية التي وهبها الله له. ولما كانت هذه الطاقة فسي حالتها البدائية فظة لاتصلح للحياة الاجتماعية ، فإن عليه أيضا أن يحقق انسجامها الاجتماعي بما يتفق مع حاجاته ، وبما يتفق مع حاجة المجتمع الذي يندمج فيه.

والمجتمع في الواقع يفرض بعض القواعد والضوابط والقوانين والتقاليد (أى بعض الأدواق والأراء) ليست بأكل جيوية للفرد. ولهذا فإن التطور التدريجي لاتدماج الفرد اجتماعياً يتم بما يتفق مع طبيعة الفرد واحترام جملة أصول الحياة في المجتمع ، مما يتخذ شكل عقد اجتماعي بين المجتمع والفرد. وانطلاقاً من هذه النقطة يأخذ هذا التطور معني محدداً ودقيقاً باعتبار، تكييفاً لطاقة الفرد الحيوية،

ولقد ألقت مدرسة باقلوف Pavlov أولى الأضواء على التكيف بصفة عامة ، وأخرج لنا "سرج تاخوتين" Serge Takhotine - أحد أتباعها - كتاباً هاماً بعنوان "غتصاب ضمير الجماهير" قدم فيه تحليلاً وتصنيفاً للطاقة الحيويسة سماها "دواقع" Pulsions . والذي يهمنا التحقق منه هي الحدود التي تعمل أو التي ينبغي أن تعمل في إطارها هذه الطاقة الحيوية حتى يتحقق تكييفها مع جميع أوجه النشاط المنظم للمجتمع.

قلو افترضنا إلغاء أحد أشكال الطاقة التي يسميها الكتاب " الدافع الغذائي أو دافع التملك أو الدافع الناسلي" فإن جميع الإمكانيات البيولوجية في الحياة الاجتماعية تبطل في نفس الوقت. أما في حالة العكس فرضاً أي إذا أطلقنا هذه الطاقة من كل قيد ، فإن نظام المجتمع سيصطبغ بصبغة طبيعية محضة ، وسيعيش القرد في ظل قانون الغابة حيث الحياة للأفوى لا للأفضل، إذن إلغاء الطاقة الحيوية يهدم المجتمع ، وإطلاق العنان لها يهدمه أيضاً. لهذا ينبغي أن تعمل الطاقة الحيوية داخل هذين الحدين.

وهنا يثور سؤال : ماهي السلطة التي تخضيع لها الطاقة الحيوية وتحتويها داخل

حدردها؟

هذه السلطة مرتبطة ارتباطا وثيقاً بالعوامل التي لها دور رئيسي في تغيير مجتمع في مرحلة ماتبل التحضر وتحقيق الحضارة. والمجتمع العربي الجاهلي خير مثال لهذا التطور.

إذ كانت الطاقة الحيوية فيه غير مكيفة تقريباً. فقد كانت في حالة بدائية لاتنسجم مع متطلبات الحياة الحضارية ( العالم الثقافي خالي تقريباً من أي مبدأ ضغط اجتماعي فيما عدا بعض قواعد الشرف والتضامن القبلي ، وبعض العقائد التي جعلت منها قريش سلعاً تباع وتشتري).

وعندما تحول هذا المجتمع البدائي إلى مجتمع متحضر ، لم يكن هذاك أى حادث جديد قد طرأ يفس هذا التغيير سوى ظهور القرآن الكريم.. ويظهمور ه ظهر عالم الثقافة مع الفكرة القرآنية ، وتلازم القرآن مع ظهور الحضارة . فقد طوعت الفكرة الإسلامية الطاقة الحوية التي كانت كامنة في المجتمع الجاهلي ، وأخضعتها لمتطلبات المجتمع المتحضر .. أى أنها حققت هذا التكيف الذي نظم القوى البيولوجية للحياة ووضعها في خدمة التاريخ.

هذه الصورة تتكرر في منشأ جميع الحضارات ، أي اضطراد تكامل الطاقة الحيوية بما يتفق مع الظروف التي تؤهلها لوظيفتها التاريخية ، غير أن القدرة على التوافق والانسجام ليست دائما بنفس الدرجة في الدورات المختلفة ، ولا في مختلف المراحل من نفس الدورة الواحدة .. فضلاً عن أن ظروف هذا الانسجام أو عدمه ليست متشابهة في جميع الحضارات.

قمثلاً نرى المجتمع المسيحي يحاول إلغاء الداقع الجنسي بدلاً من احتوائه في الحدود العملية .. فهذه المثالية المتسامية (رغم تعارضها مع المقاصد التاريخية) نشأت عنها نماذج ممتازة من البشر – هم القديسون – بينما تركبت الجموع الغفيرة تعيش في هوس جنسي مع كل مايترتب عليه من ممارسات ، ومن إقامة معارض ماجنة للصمور الجنسية في كل جهة من بلاد الغرب.

من هذا يتضبح أن القدرة على تطويع الطاقة الحيوية لاتكمن في اختيار عشوائي بين النشدد والتحرر ... ولا في التوفيق بين حلين متطرفين .. وإنما يتوقف قبل كل شي على القوة أو الفكرة الحية التي تساند الحل وعلى درجة قوتها في نفس الوقت.

ولتقريب ذلك ، ندرس حالة تكيف الطاقة الحيوية في مجتمعين من جهة ، ثم في مجتمع واحد في عصرين مختلفين من جهة أخرى.

فالمثال الأول في تاريخ تشريع تحريم الخمر في المجتمع الإسلامي وفي المجتمع الأمريكي :

فقد طرح المجتمع الإسلامي هذه المشكلة على مراحل:

- ١ مرحلة إدخال المشكلة في ضمير المجتمع الإسلامي (أي المرحلة النفسية من الحل).
  - ٢ -- مرحلة الحد من شرب الخمر (أي تخليص الفرد من الإدمان).
    - ٣ -- مرحلة التحريم النهائي بإعلان الحل القانوني الفاصل.

ولقد شملت في أمريكا أيضا نفس المراحل :

- ١ -- عام ١٩١٨ أدخلت الصحافة المشكلة إلى الرأى العام-
- ٧ عام ١٩١٩ أدخلت المشكلة في الدستور تحت عنوان "التعديل الثامن عشر".
  - ٣ في نفس العام سرى مفعول التحريم باسم "إجراء فولسند Volstead".

والجدير بالملاحظة هذا هو الفرق في القدرة التشريعية على التكيف:

فعنذ أربعة عشر قرناً لم يترتب على تحريم الخمر أية هزة في المجتمع الإسلامي الناشئ. بينما كانت الزازلة في المجتمع الأمريكي الذي عاصر هذا الإجراء – من العنف بحيث هدمت كل الجسور وقلبت جميع السدود ، ونتج عنها أسوأ ردود الفعل ( التجارة المحظورة ، تكوين عصابات التهريب ، تسمم الجمهور بخمور مغشوشة..) مما أدى إلى نسخ قانون التحريم بالتعديل رقم ٣٣ لسنة ١٩٣٣ واستئصال فكرة تحريم الخمر نهائيا من عالم الثقافة في المجتمع الأمريكي لأن فكرة التحريم هذه لم يكن لها جذور في عالم الثقافة مما أدى إلى فشلها فشلاً ذريعاً،

أما التراخى الملاحظ فى المجتمع الإسلامي الحالي في مواجهة شرب الخمر.. فمع ذلك ، ومهما كان نوع التشريع السائد اليوم في هذا المجتمع ، فإنه لم يطرد فكرة تحريم الخمر" من عالمه الثقافي .. حتى ولو لم يأخذ هذا التحريم قوة القانون في الحياة الواقعية في بعض البلاد المسماة " تقدمية " ، فإن فكرة التحريم تحتفظ بقدرتها النسبية على التكيف في المجتمع الإسلامي الذي لم تعد تتوفر لديه اليوم سوى إرادة أفراده وعزيمتهم لممارسة الضغط الاجتماعي المطلوب في مواجهة الحرافات الطاقة الحيوية...

ونخلص من ذلك بنتيجتين:

ان قدرة أية فكرة على التكيف ليست متساوية في مجتمعين لهما أصول ثقافية مختلفة ( فهي أضعف في المجتمع الأمريكي الموجه نحو عالم الأشياء ، وألوى في

المجتمع الإسلامي الذي يدور نسبيا حول القيم الأخلاقية) .

٢ - في خط تطور المجتمع الإسلامي تتغير هذه القدرة من مرحلة إلى أخرى .. فتبلغ ذروتها في مرحلة النشأة الأولى .. ثم تتدرج في التناقص عندما تستبدل الفكرة الأصلية بأفكار أخرى مكتسبة.. ثم عندما تستبدل الأفكار المكتسبة بأشياء ، حيث تتطلق الغرائز ، ويتوقف التكيف الأصلى ، ويتحول العالم الثقافي إلى عالم للأشياء وعندئذ تنطلق الطاقة الحيوية بعد أن يترك لها العنان - لتدمر المجتمع بإلغاء نظام روابطه الاجتماعية ، وتحطم عملها المنسق والمنظم من أوجه النشاطات الجماعية والفردية المتناقضة. وهذا هو مايسميه الماركسيون " صراع الطبقات" . ومهما تكن التسمية فإنها نهاية إحدى الحضارات.

فالمجتمع الذي فيه عقول خاوية أو محشوة بأفكار ميتة ، وفيه ضمائر خربة وروابط متهدمة ( لا اتحاد ولا التحام بينها ) لايستمر في مسيرته الحضارية..



## القصل السادس عالم الأقكسار

#### ممير رات التصرفات. ممناهج التصرفات.



يؤدى مجتمع ماقبل التحضر نشاطاته البدائية معتمدا على حوافز وطرق تنفيذية معينة تمثل عالمه الثقافي المتواضع الذي يشتمل على أفكار اساسية (نماذج مثالبة (Archetypes) يتوارثها جيل بعد جيل، تغذى نشاطه وتكون قاعدته الثقافية ، وتعكس أخلاقه في هذه المرحلة.. كما يشتمل أيضا على أفكار عملية يضيف إليها كل جيل تعديلات تتناسب مع ظروفه التاريخية ، توجه هذا النشاط طبقاً لأدق وأبسر طرق الانجاز فتمثل مجموعة مناهجه التقنية.

وعند بوادر التحضر يتعرض هذا المجتمع لتغيرات تتناسب مع ثورة ثقافية تؤثر على مناهجه التقنية تأثيراً محدوداً ، ولكنها تقلب أخلاقه من اساسها . ولايطراً هذا التغيير على عالم الأشياء وإنما يصيب عالم الأشخاص من جنوره ، فتتجه المناهج التقنية إلى الأشخاص وتصبح مناهج تقنية اجتماعية يتحدد على أساسها نوعية العلاقات الاجتماعية الجديدة ، طبقا لميثاق جديد، إما يكون قد نزل به الوحى من السماء ، وإما يكون من وضع الإنسان (مثل دستور Bassa الذي وضعه جنكيز خان ، ودستور فرنسا عام ١٩٩٣).

ولكن الشرط الأول لضمان مجموعة العلاقات الاجتماعية الجديدة - كما رأينا - هو رسم حدود لطاقة المجتمع الحيوية. `

وهناك تدرج في عالم الأفكار داخل المجتمع: فهى إما أفكار من شأنها تغيير أحوال الناس ، تملك القدرة على تكييف الطاقة الحيوية عند بوادر الحضارة ، ويتأسس عليها عالم الأفكار في المجتمع الجديد.. وتتوقف قدرتها - في درجة التحويل وفي دوامه - على ماإذا كان مصدرها قدسياً أم وضعياً .. وإما افكار تختص بتحول الأشياء تملك القدرة على تكييف المادة في الطور الثاني من الدورة.

والواقع أنه لايوجد عالم ثقافى وضعى مائة بالمائسة ، لأنه لن يستطيع أن يقدم حوافر على درجة من القوة بحيث تتمكن من مسائدة المجتمع الناشئ في خطواته الأولى، تلك الظاهرة لاحظها موسسو المجتمعات المدنية.

فمثلاً أضاف روبسبيير - بعد فوات الأوان - فكرة " الكائن الأعظم" إلى ايديولوجية الثورة الغرنسية.. ثم بعد فشل الفكرة استبدئتها فرنسا عام ١٧٩٧ بفكرة "الرجل الإله" تجسدت في شخصية نابليون.

وهذا الاتحراف إن دل على شئ فإنما يدل على أن أى نظام ناشئ يبحث دائما عن سند له في القيم الروحية المقدسة.

والتاريخ يعلمنا أن العالم المبنى في الأصل على القيم الروحية ، يميل دائما إلى استبعاد صغة القداسة من مبادئه بمقدار تقدمه في المرحلة الثانية التي تتعلق بالمشاكل التقنية والتوسع. ويمكن تفسير هذه الظاهرة بطريقتين : إما على أنها " تقدم " من وجهة نظر الاقتصاديين باعتبارها بداية انطلاق الطاقة من حدودها ، وإما - كما يقول المؤرخون الفلاسفة - إنها بداية الانصراف أي الشيخوخة. ويلتقي كلا هذين التفسيرين المتناقضين عند نقطة واحدة ، هي قانون ضرورة تحول الطاقة الذي يتحكم في التاريخ ويسيطر على علم الطبيعة Physique ، وينص على وجوب حدوث انطلاق للطاقة الكامنة ليتم انتاج العمل، ويطلق علماء الميكانيكا عبارة الحظة" القوة على الوقت أو الظرف الميكانيكي الذي يكون فيه الدافع كافياً لتحريك المقاومة أي لإتمام عمل معين.

والفكرة الحية لها لحظاتها.. التي تتحدد عندما يكون إطلاق الفكرة لنشاطنا مطابقاً تماماً لصورة الكمال الذي يرسمها نموذجها المثالي في العالم التقافي الأصلي. عندئذ يصل سلطانها على الطاقة الحيوية إلى النزوة. ولقد مكن هذا السلطان بلال بن رباح من تحدى الجاهلية كلها برفع سبابته إلى أعلى معلناً عن تمسكه بوحدالية الله -رغم ماكان يعانيه من صنوف التعذيب..

ولكل الأقكار لحظة إشراقها .. تتحدد هذه اللحظة وقمت دخول الأقكار العالم التقافي ، سواء كانت الأقكار تتعلق بالنظام الأخلاقي أم بإدارة النظام المادي.

مثل لحظة أرشميدس عندما صباح "وجدتها" .. وصبيحة موسى عليه السلام عندما أنس النار .. وصبيحة "بيتشه" عند اكتشسافه قانون "العود الأبدى" Loi de عندما أنس النار .. وصبيحة "بيتشه" عند اكتشسافه قانون "العود الأبدى" i'éternel retour .. و صرخة كرستوف كولومبس و رجال سفينته عندما اكتشفوا جزر الهند الغربية، و أثبتوا فكرة كروية الأرض ، و دخول هذه الحقيقة العالم الثقافي.. و كذلك صبيحة باريس باعلان الحرية و الأخوة والمساواة، فسقطت الباستيل عام ١٧٨٩، و تهاوى عرش بطرس الأكبر في روسيا عام ١٩١٧، فقد كانت هذه الصرخات اعلانا لغلهور فكرة في أوج " وقتها " .

و لكن الزمن يعمل عمله في النفوس و في العقول، و يطمس معالم صدورة

النماذج المثالية في القوالب، فتتغير الأشكال التي تخرج من القوالب و تصبح أشكالا باهتة.. و هذا الاختلاف أو هذا الغدر يدوّى في كل نشاطنا، و يعرض هذا النشاط للانتقام من جهة الأفكار الأصلية المخذولة.

و قد يكون الانتقام في غاية العنف على الصعيد السياسي، أو فورياً كما هو المال في المجال التقنى عندما يحدث خطأ في تصميم احدى الماكينات أو في بناء أحد الجسور فتنفجر الماكينة أو ينهار الجسر.. و قد يحدث أن تنهار أيضا المجتمعات والحضارات و الممالك بنفس الطريقة.. كالكوارث التاريخية و سقوط الأندلس نتيجة خطأ في سياسة مجلس شيوخ قرطاجنة.

و لا مفر من احترام علاقة الأفكار بمقاييس النشاط حتى لا تصادم الأفكار العقل أو تصبح مستحيلة ، و هذه العلاقة ترتبط بأنواع من المجالات :

- بالمجال الأخلاعي و الأيديولوجي و السياسي ، (و قد يضم أيضا المجال القسيولوجي، اذا أخذنا في الاعتبار علم تحسين النسل Eugenisme) ، و ذلك بالنسبة لعالم الأشخاص.
  - مجال المنطق و الفلسفة و العلم بالنسبة لعالم الأفكار .
  - \* بالمجال التقني و الاقتصادي و الاجتماعي بالنسبة لعالم الأشياء.

و إذا نصد جزء من هذه الأجزاء نتيجة تأثير أى عسامل، ينبغى أن نتوقع نتيجة لذلك، إما في أحكام المجتمع و في أوجه نشاطه، و إما في سلوك الأفراد في صدورة الحراف بدعو أحيانا إلى السخرية..

فغى معرض للصور الزيتية أقيم بلوس أنجلوس عام ١٩٥٧ كانت اللوحة الفائزة بالجائزة لوحة رسمها ببغاء أعور تركه صاحبه يتخبط فى الألوان بجوار قماشة الرسم، وكان صاحب اللوحة هو الذى كشف هذا السر بعد انتهاء المسابقة.. ولكن كم من حالات أخرى لا يمكن الاعتراف فيها بالحيل التي وقعت، إما نفاقاً و إما لفقد الإحساس و موت الضمير.

و على أية حال فإن كل فساد يطرأ على روابط الأفكار فيما بينها في عالم الأفكار (في المنطق والقلسفة..) أو مع عالم الأسخاص (في المجال الأيديولوجس والسياسي..) أو مع عالم الأشياء (في المجال التقني والاقتصادي) لابد وأن يتولد عنه خلل في الحياة الاجتماعية و انحراف في سلوك الأقراد.. ولاسيما عندما يصل انفصام هذه الروابط عن نماذجها المثالية إلى منتهاه، و عندما تفقد أفكارنا المطبوعة شكلها

الأصلى في نفوسنا، و تصبح أفكارنا بدون شكل و بدون نتاسق و بدون أهمية .. هذا تموت الأفكار و تصبح العقول خاوية و اللغات عاجزة.. ويعود المجتمع إلى مرحلة الطغولة من جديد حين يفقد الطغل الأفكار، و يلجأ إلى طريقته في التعبير بالإشارة والنغمة الصوتية.. وتظهر في هذا المجتمع ظواهر غربية لتعويض القصور في الأفكار.. وقد يتخذ هذا التعويض شكل "إشارة" تكمل الجملة الناقصة لعجز صاحبها عن تكملتها لعدم توفر الكلمات و الألفاظ نتيجة عدم توفر الأفكار.

و قد عبر "بوالو" Boilean عن هذه الحقيقة بقوله " إن ماتفهمه جيداً يسهل عليك التعبير عنه بوضوح وتتسارع الألفاظ لأداء المعنى".

أما إذا نقصت الأفكار نتيجة عدم التماسك ، فإن نبرات الصوت تعلو لكى تعوض النقص في الحجة والبرهان ، فتظهر البلاغة الثقيلة في الأدب ، ويكثر استعمال أدوات التفضيل في اللغة ، والتشدق بالأوصاف مثل عبارة " الشعب البطل" في أحد الدساتير العربية أو "عملاق الثورة" لشخص مندس، أو يقال " الموقف خطير جدا" بدلاً من إعطاء فكرة دقيقة تصف الموقف ببساطة ، أو "كل الدنيا تعلم ذلك " أو "لاأحد يعتقد ذلك ..." لتأييد أو للانتقاص من رأى . وباختصار أنه حشو الكلام حيث نجد الكلمة تقتصر على إلقاء ظل جديد يزيد في الغموض بدلاً من أن يوضح المقصود.

وعندما يسود عدم التماسك في عالم الأقكار تظهر علامات ذلك في أبسط الأتشطة ، وعندما يمس العلاقات المنطقية ، ينبغي أن نتوقع شتي أنواع اللبس في العقول بحيث لاتستطيع مثلاً أن تميز بين الأسباب والمسبيات في مجال السياسة.

وعلى هذا الأساس ترى المجتمع الإسلامي وقد طرح مشكلة الاستعمار ، قد أهمل مشكلة القابلية للاستعمار.



# القصل السابع الأفكار الموضوعة والأفكار المطبوعة مافكار المطبوعة مافكار فطرية.



عالم الأفكار يشبه اسطوانة يحملها كل قرد في نفسه عند ميبلاده ، تغتلف من مجتمع لأخر ببعض الأنغام الأساسية ، لأن اسطوانة كل مجتمع مطبوعة بطريقة معينة. ويضيف الأفراد والأجيال نغمتهم الخاصة إلى هذه الاسطوانة وكأنها التوافقات الموسيقية المتعلقة بالأنغام الأساسية.

والاسطوانة ذات الأثفام الأساسية (أى النماذج المثالية) هي بمثابة الأقكسار المطبوعة ، بينما التوافقات الموسيقية التّي تخص الأقراد والأجيال هي بمثابة الأفكار الموضوعة.

ويقرر علم الطبيعة أن العلاكة وثيقة بين التربدات الأساسية وتوافقاتها إلى درجة أن سكوت الأولى يؤدى حتماً إلى اختفاء الثانية .. وهي نفس العلاقة التي بين الأفكار الموضوعة.

ولقد تلقى المجتمع الإسلامي الأول رسالته المطبوعة منذ أربعة عشر قرناً حين جاء بها الوحى من عند الله . وطُبعت هذه الرسالة في نفسية وشخصية الجيل الأول الذي خرجت منه مايشبه السيمفونية البطولية لدين ، وصفه "نيتشه" بأنه "دين رجال".

ولقد أثارت الأفكار المطبوعة هذه - عواصف في تاريخ الإنسانية ، بدأت بقلب المجتمع الجاهلي البدائي ، ووضعت طاقته الحيوية في إطار حضارة جديدة ، وطوعت هذه الطاقة وأخضعتها لقواعدها وأصولها ونظامها الدقيق وكانت اللحظة المشرقة التي لامثيل لها هي التي عاشتها الجزيرة العربية وقت تلقى هذه الرسالة.

فقد رسمت في المجال المادي أثاراً جديدة ونتائج اجتماعية حديثة ، مستعينة بنفس الوسائل والموارد القديمة ، لأن عالم الأشياء في ذلك الوقت لم يكن ليتغير بسرعة. مثال ذلك تلك اللحظة التي وضع فيها المهاجرون والأنصدار معا مواردهم لمواجهة ما ماتتطابه المرحلة الجديدة من حاجات.

وخلقت في المجال الثقافي مقاييس كثيرة ، وأسلوباً جديداً في التفكير لمواجهة

الضرورات التي يقتضيها التنظيم الجديد ، وتوجيه مختلف أوجه النشاط.

وخلقت في المجال النفسى والأخلاقي مراكز جديدة لاستقطاب الطاقسة الحيوية ، وتحققت حول هذه المراكز لحظات لايدانيها شئ في السمو والرفعة .. ولقد قامت مراكسز الاستقطاب هذه بتركيز أفكار ومفاهيم جديدة ، ونماذج مثالية عن عالم ثقافي جديد ركزتها حتى درجة الانفجار ، فانفجرت على صور لم يسبق لها مثيل.

فعندما قام المسلمون - بناء على مشورة سلمان الفارسى - بحفر الخندق لصد أخر موجة جاهلية ، كان النقص شديداً في عالم الأشباء أمام عمل شاق وغاية في الصعوبة. ولهذا كان الرسول تلله يسرى عن المسلمين ، والمسلمون يجاوبونه :

نحن الذين بايعوا محمداً على الإسلام مابقينا أبداً.

وعندما قبل رجل امرأة (وهي لعظة تجاوزت طاقة الرجل العيوية حدود المجتمع الجديدة) تحرك منسبر الرجل وذهب إلى الرسول الله يعترف له .. حيث نزلت الأية الكريمة ﴿ أَقَمَ المسلاة طرفي التهار وزافاً من الليل . إن المسلك يُذْهبُن السينات - هود ١١٤ ﴾ ويسأل الرجل : ألى هذا ؟ فيرد الرسول " إنها لجميع أمتى كلهم".

وتأتى امرأة إلى الرسول غلم التعترف له بأنها زنت (وعبارة الزنا لم تكن تعنى شيئا في الجاهلية ، ثم أصبحت تتركز عليها فظاعة تورق الضمائر) ، والمرأة تدرك العقوبة التي تنتظرها ، وترى أن آلام الجسد أرحم من عذاب الضمير . وكانت تلح في طلب تطبيق الحد عليها ، حتى تم تطبيقه.

ولقد تجاوزت الأحداث مجال الأفراد وشملت الحماسة جميع أفراد المجتمع .. مثال ذلك حالة المخلفين (أى الذين تحفظ الرسول غلا في الحكم بشأنهم) الذين لم يخرجوا في غزوة تبوك وهم ثلاثة ولقد أبرز القرآن الكريم مقدار التوتـر الـذى أصاب الضمائر التي عاصرت الحادث ، وأصدر حكمه بالتوبة والمغفرة (سورة التوبة ١١٨) وكان هذا اليوم يوم استبشار للمجتمع بأسره وليس للمخلفين وحدهم.

وفى هذا الجو الشديد الحماسة ، أخذت الأفكار العطبوعة تتعمق فى ساتر الأفكار الموضوعة وعلى على المستويات وعلى جميع أنواع السلوك. فليس هناك شئ بعيد عن الدين الذى يشمل كل الدنيا (جُعلت لى الأرض مسجداً وطهوراً). وفي هذه الظروف يمكننا أن ندرك مدى فداحة اقل الذنوب وأصغر الأخطاء. إذ كان لدى كل فرد حساسية أخلاقية وجمالية شديدة.

وتخبو هذه الحساسية بالتدريج بمقدار تفكك عالم الأفكار والمطاط المجتمع بوجه عام .. وتستمر حالة الهبوط .. حتى تصبح الأفكار الموضوعة مبتورة الجذور عن الثقافة

الأصلية ، ويغلب عليها الصمت إذ ليس لديها ماتعبر عنه .. فهى لاتستطيع أن تعبر عن شئ.. وعندما يصل المجتمع إلى هذه النقطة يغنى كمجتمع ويتحول إلى ذرات مبعثرة لعدم وجود دوافع جماعية .. ويُقبل الغرد على الانتحار ، وينطوى على أنانيته الذاتية ، كما هو الحال في أوروبا اليوم .. إنه زمن الأفكار الميتة.

وبعد أن عاش المجتمع الإسلامي اللحظات المجيدة.. عاد في الوقت الحاضر نيعيش في عصر صمت الأفكار الميتة.

ولكن الألم يكون اشد والحسرة أكبر عندما نحاول إحياء العالم الثقافي الإسلامي المشحون بالأفكار الميتة بالاستعانة بأفكار قاتلة مقتبسة من حضارة أخرى. فالأفكار القاتلة في موطنها الأصلى تصبح أشد قدرة على القتل عندما تتسلخ من محيطها .. لأنها تنزك مع جذورها - التي لاتستطيع نقلها - مضدات السميات التي كانت تخفف من شدة ضررها في موطنها الأصلي.. وهكذا يقتبس المجتمع الإسلامي الأفكار الحديثة و "التقدمية" من الحضارة الغربية.

أما ماهو غير طبيعي في المجتمع الإسلامي المعاصر ، فهو جموده وخموله في هذه المرحلة ، كما لو كان بريد الخلود وهو على هذه الحالة ، بينما مجتمعات أخرى مثل اليابان والصين بدأت منذ نفس النقطة وتخلصت من ركودها ، وفرضت على نفسها ظروف ديناميكا جديدة ، ونظرية جدلية عن التاريخ.

إن المجتمع الإسلامي الحاضر يدفع ثمن خياتة نماذجه المثالية .. وإنه لوقت مؤلم أن يتمزق المسلم إلى شطرين: المسلم وهو يمارس عبادته داخل المسجد ، والمسلم خارج المسجد غارقاً في عالم آخر مختلف كل الاختلاف..



# الفصــل الثامن جداية العالم الثقافي

#### والأفكار تصبير واقعاً اجتماعياً. والواقع الاجتماعي يصبير أفكاراً.

10000

عالم الثقافة اليس ساكناً بلا حركة ، وإنما له حياته وتاريخه .. ويمكن تفسيره - من وجهة النظر العملية - بناء على مضمون فكرة هيجل ، بأن الفلسفة (أى الأفكار) يمكن أن تصير أحداثاً اجتماعية (أى عالما) ، كما أن العالم قد يصير فلسفة (أى أفكاراً).. أو من خلال مضمون مبدأ كارل ماركس بأن أى تعديل يطرأ على تركيب البناء السفلى في المجتمع يترتب عليه تعديل مماثل في تركيب بنائه العلوى.

أما من حيث النظرة العامة ، فإن خصائص الحركة - الفردية أو الجماعية - تكون تابعة للروابط الداخلية التي تقوم في عالم الثقافة بين عناصر هذه الحركة (وهي الأشياء والأشخاص والأفكار).

والجدلية الباطنية في الطور التاريخي للمجتمع ، تحدد في كل لحظة طبيعة تداخل العناصر الثلاثة المذكورة في نشاط المجتمع ، ونتوافق في كل لحظة - في كيان هذه الحركة - علاقة معينة فيما بين هذه العناصر. وهذا التوافق هو من اللحظات العادية لهذه الجدلية.. إلا أن هناك أوقاتاً تتميز فيها هذه العلاقة بدرجة من الخصوصية ويزيد فيها وزن أحد هذه العناصر الثلاثة على غيره بحيث تدور هذه الحركة في فلك الأشياء أو الأشخاص أو الأفكار.

وعندئذ يظهر خلل في التوازن ، يميز هذه المرحلة غير السوية للجدلية في عالم الثقافة ، وينم عن نوع من الإسراف أو الطغيان يكون في غير صالح النشاطات الاجتماعية. والخط الفاصل ليس بالوضوح الكافي بين مراحل عدم التوازن ، لأن التلخل لايتيج معرفة الوقت الذي ينتقل فيه المجتمع من منطقة إسراف إلى منطقة إسراف أخرى.

ويعتبر المجتمع الإسلامي الحاضر حقل دراسة لعالم الاجتماع يمده بملاحظات عظيمة الأهمية .. يأمل كل الأمل أن تصل إلى قادة السياسة والثقافة الذين يملكون أسباب العلاج في البلاد الإسلامية.

وبرغم أن المجتمع الإسلامي الآن أصبح في مرحلة ماقبل التحضر من جديد ، وبرغم الجهود الكبيرة التي بذلت خلال مايقرب من قرن ، فإن انطلاقه يبدو ثقيلاً وبطيئاً

إذا ماقورن باليابان أو الصين الشعبية التي كانت متأخرة عنه بكثير.

والمفسرون المعوقات فريقان: فريق يتهم الاسلام بأنه سبب ذلك ، مدافعاً عن الاستعمار ،ومتجاهلاً أن الفوضى التي تسود في العالم الإسلامي اليوم يتحمل الاستعمار النصيب الأكبر منها ، ومتناسياً دور الإسلام في إقامة إحدى أعظم الحضارات الإنسانية . بينما الفريق الثاني - حامل لواء النظرية القومية - يلقى اللوم كله على الاستعمار في محاولة لإخفاء سياسة التملق التي ينتهجها مع شعبه والتي تخدر الشعوب وتصرفها عن تحمل مسئوليتها ، ويتجاهل كذلك حقيقة أخرى هي أن هناك بلاداً لم تعانى من الاستعمار في حين أنها أكثر تخلفاً من غيرها مثل اليمن.

والحق أنه ينبغى أن ننظر إلى القضية بعين الإنصداف .. وسوف نرى ( فى الفصل التالى ) كيف أن كل مجتمع يتحتم عليه التصدى لاتجاهات تقود إلى الاختلال فى التوازن ( وهى حقيقة ملازمة لكل نمو تلريخى). والمجتمع الإسلامي يعاني منها أشد المعاناة لأنه لم يخطط " لعصر نهضته " التخطيط المدروس الذي يأخذ فى حسبانه جميع عناصر الفرقة والإعاقة .. ولم يكون المفكرون جهازاً للنقد والتحليل ( فيما عدا مجال الدفاع عن الإسلام وإثبات قيمته) ، ولم يؤمن قادته السياسيون أيضا بأهمية هذا الجهاز لمراقبة مسيرة شئون بلادهم .. مما أدى إلى أن حركة المجتمع التاريخية تسير منذ قرون بعيدة عن حدود المقاييس الفعالة ، في ظل الفوضى الفكرية .. مما أثار صعوبات كثيرة ، وترتب عليه ضباع الموقت ، وتبديد في الوسائل ، ووقوع انحرافات كثيرة .. كل ذلك كان نتيجة عدم تماسك الأفكار وطغيان الأشياء أو الأشخاص.

فالعالم الإسلامي الحاضر يعاني من طغيان الأشياء في جميع المجالات:

#### أ - على الصعيد النفسى والأخلاقي .

عندما يدور عالم الثقافية في فلك الأشياء تحتل الأشياء القمة على سلم القيم، وتتحول - خلسة - الأحكام "النوعية" إلى احكام "كمية" دون أن يشعر صماحب الأحكام بانز لاقه نحو " الشيئية" أى نحو تقييم كل الأمور بمقياس الأشياء. مما يؤدي إلى وقوع هفوات كثيرة ، ولاسيما في مجال الأدب السياسي.

فمثلا وردت عبارة " الحكومة وشعبها" في إحدى مذكرات تأبيد الحكومة بدلا من "الشعب وحكومته" مما جعل المالك مملوكاً ..

او أن الموظف يعتمد في تحديد درجته في الترتيب الإدارى بناء على عدد الأجهزة التي في حوزته. فقد رأيت في مكتب أحد كبار الموظفين ٤ تليفونات أمامه و ٥ أجهزة تكييف تحيط به .. كما أن شاباً مفكراً - أبوه شخصية مرموقة - كف عن

مصافحتي منذ أن رآني يوما نازلاً من عربة قطار الدرجة الثالثة.

#### ب - على الصعيد الاجتماعي -

يكون من نتاتج النزعة الشيئية استبعاد سلطة المجتمع والتبذيسر فسى المسوارد والثروات ، كما تطرح المشاكل من خلال النزعة إلى " الكم " ويتم تجاهل الخصائص النوعية في الحلول. مما يؤدى إلى مظاهر اجتماعية غير متوقعة.

فقد قامت إحدى المصالح الحكومية الثورية بتجهيز مقرها ، فزودته بعدد خيالى من المكاتب تعذر توفير المساحة اللازمة لها .. مما أدى إلى تكديسها فى الفناء وتعرضها للتلف.. وعندما رغب أحد مراكز الصيانة الصحية تزويد حديقته بالسيارات جلب عداً كبيراً جداً يزيد عن حاجته فرأيتها واقفة بلا عمل لمدة سنتين.

#### جـ - على الصعيد الفكرى.

فلا يُسأل المؤلف مثلا عن موضوع كتابه الجديد ، وإنما يُسأل عن عدد صفحاته.

#### د - في الفكر السياسي .

وهذا يؤدى إلى تورط الطاقة الاجتماعية في شتى المجالات ، ولاسيما مجال التخطيط عندما يواجه بلد معين مشكلة التتمية: إما باستثمار رؤوس أموال أجنبية ، أو بزيادة الضرائب التي تشل النشاط الفردى وتشيع نظاماً يقوم على المحسوبية الضرائبية.

غير أن المرحلة الحالية في المجتمع الإسلامي تتميز بتداخل طغيان الأشياء مع طغيان الأشخاص ، مما يترتب عليه نتائج ضارة ، ولاسيما في المجال الأخلاقي والمجال السياسي.

#### ١ - في المجال الأخلاقي -

عندما يتجسد المثل الأعلى في شخص ما تحسب أخطاء وانحرافات هذا الشخص على عانق المجتمع الذي جمام فيه مثله الأعلى. مما يؤدي إما إلى تنحية المثل الأعلى الذي هوى ، أو إلى الارتداد - لتعويض ذلك - باعتناق مثل أعلى جديد، دون أن يشعر أحد أنه حدث استبدال خفى لمشكلة الأفكار بمشكلة الأشخاص.

ولقد ألحق هذا الاستبدال بالفكرة الإسلامية أضراراً كبيرة عندما تجسدت الفكرة في أشخاص لم يكونوا أهلاً لحملها.. على الرغم من تحذير القرآن الكريم لجماعة المسلمين من هذا الخطر ﴿ ومامحمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل. أقبان مات أو قُتل القلبتم على أعقابكم ~ آل عمران 116ك.

#### ٢ -- في العمل السياسي -

نستطيع ان نعدد في البلد الاسلامي الواحد الكوارث التي كان يسهل تلافيها والتي

دُفع فيها ثمن تجسيد الأفكار غالياً فإن إطلاق لفظ "رجل القدر" ولفظ "الشئ الوحيد" منتشر في أرجاء العالم الإسلامي الحاضر، وهو احياناً السبب في إفلاس فادح لسياسات عديدة .

فقد كانت اعظم الافكار الحية في الجزائر التي كان الاستعمار يرتعد منها هي فكرة ميلاد مؤتمر إسلامي جزائري عام ١٩٣٦. وعند تجسيدها في رجل سياسي ، ماتت الفكرة بعد شهر واحد لأن هذا الشخص لم يكن أهلاً لحملها .

وفي مجال الصراع الفكرى كانت الغرص متاحة أمام الاستعمار كي يستغلها في الشئون السياسية لتجسيد أفكارنا في أشخاص ولكي نسير في هذا الاتجاه السقيم الذي قد يمنعنا من أخذ العبرة وتدبرها في حالة الغشل عندما نطلق على هذا الشخص الذي تجسدت فيه القضية " رجل نحس". وبصفة عامة فإن محاربة الفكرة بالوثن حققت للاستعمار نجاحاً باهراً في الخدع السياسية مستغلاً أحياناً أشخاص المفكرين أنفسهم.

فمثلا عندما وقع الانفصال بين مصر وسوريا عام ١٩٦١ معلناً عن الفشل الأليم لفكرة الوحدة العربية ، تعمدت أن أنصت إلى راديو القاهرة وراديو دمشق لكى استمع إلى التفسير الذى سيقدم لتبرير هذا الحادث المؤلم .. فعزته القاهرة إلى رجل شؤم مدبر للانقلابات - هو الضابط الكزبرى - بدلاً من البحث بطريقة أعمق وأكثر فائدة للأمة العربية عن الأسباب الحقيقية في عالمنا الثقافي الذى لم يكن تتوفر فيه الفكرة المضادة لهذا الانفصال.. بل كانت كل عوامل التشجيع عليه متوفرة.

وأقل الناس اقتناعاً بالقيمة الاجتماعية للأفكار هو في الغالب المثقف المسلم، مما جعل أعداداً غفيرة منهم يدورون في فلك بعض الأوثان بدلاً من أن يكرسوا جهودهم لخدمة بعض الأفكار.

وهناك طغيان آخر هو طغيان الأفكار .. وهنو داء صفوة المجتمع عندما يبدأ المثقف في فقدان تكيفه مع الحياة الاجتماعية.. فينطلق يبحث عن دوافع جديدة في كل اتجاه خارج مجتمعه ، أو يكرس طاقته الحيوية الوفيرة في إقامة المتاريس دون أن يستطيع الاقصاح بوضوح عن سبب اندفاعه هذا ..

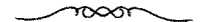
أما في البلد النامى ، فإن عدم التكيف هو الذي يتخذ شكلاً من أشكال الطغيان ، وليس عجز عالم الأفكار المخذولة أو عدم تعاسكه.

وقد يتولد الطغيان من الأفكار المدونة في الكتب ويظهر في مواقف تدعو إلى السخرية أحياناً. ففي إحدى المحاضرات عن تركيب الأدوية أجهد الأستاذ نفسه في وصف إحدى النباتات بدلاً من أن يمد يده من النافذة ويقطفها لكي يقدمها إلى الطلبة حية نابضة.



# القصل التاسع جدنية الفكرة والشئ

### «الصراع بين الفكرة والشمخ. «اختلال التوازن لصالح أحدهما.



للعالم الثقافي تركيب ديناميكي تتغق مظاهره مع العلاقات المتغيرة التي تعدود بين عناصره الثلاثة (الأشياء ، والأشخاص والأفكار). وقد حاولنا أن نوضح - في فصدل سابق - أوقات الأرمة في المجتمع عندما يحدث في عالمه الثقافي اختلال في التوازن يكون لصالح أحد هذه العناصر .. بينما الأوقات الأخرى لاتعدو أن تكون فواصل زمنية تتميز باتجاهات تتناسب مع عمر المجتمع ومرحلة تحضره.

والفاصل الزمنى intermede هـ و الصدراع الثلاثى فى قلب العالم التقافى .. والأرمة هى نهاية هذا الصراع الذى تقوز فيه إحدى القوى الثلاث المتصارعة ، ويبرز فيها طاغوت يستولى على السلطة فى قلب العالم الثقافي.

وسنحاول هنا عزل الغاصل الزمنى الخاص بالصراع بين الفكرة والشئ ، وذلك بسبب دلالته الاجتماعية الخاصة . فدلالة هذه العلاقة ليست مقصورة على العالم الإسلامي الذي يواجه "الشيئية" وسائر نتائجها النفسية الاجتماعية ، وإنما ينبغي أيضاً در استها في أي مجتمع متحضر كوسيلة لتحليل الأوضاع القائمة من الناحية النفسية والاجتماعية ، لاسيما أن الفكرة التي يتم اكتشافها في أوربا مشلا وتدور نوعاً ما حول نقطة بحثنا ، يمكنها أن ترشدنا في بحثنا وتغذى فكرنا في هذه النقطة برغم مايكتنفها من نتاقض في بعض الأحيان.

#### والواقع أن للمشكلة مظهراً مزدوجاً:

فغى البلد النامى ييرز طغيان الشئ بسبب ندرته مما يتولد عنه مركب حرمان وميل إلى التكديس الذى يصبح فى المجال الاقتصادى صورة من صور التبذير والإسراف.

أما فى الباد المتقدم - وبحسب درجة تقدمه - فإن الشئ يفرض سيطرته بوفرته الكبيرة ،ويخلق نوعاً من التشبع ومن الإحساس التقبل بالمألوف (du déjà trop vu )، وينتج عنه الميل إلى الهروب الذي يدفع الإنسان المتحضر إلى تغيير إطار حياته

وعاداته، أو إلى البحث عن مكان آخر ينتسم فيه الهواء، ونظام الأجازات المدفوعة الأجر هي ثمن لهذه الأوضاع..وهي بمثابة المسكّن لداء عدم الاستقرار الذي يعاني منسه مجتمع الاستهلاك.

فإن كان المجتمع المحروم يستسلم لسيطرة عالم الأشياء المحروم منها ، فإن المجتمع المكتظ يتمرد على هذه السيطرة. والمجتمعان يواجهان بهذا الانفعال - نفس الداء ألا وهو طغيان الشئ .. وإن اختلفت أعراضه ، واتفقت نتائجه النفسية . باعتبار أن الشئ يستبعد الفكرة من العالم الثقافي ، ويطردها من ضمير كل من الشبعان والمحروم سواء بسواء.

وقد تظهر هذه النتائج في المجتمع الإسلامي بصورة مضحكة. عندما يمل الشئ محل الفكرة بطريقة ساذجة. فتشأ عن ذلك حلول زائفة لمشكلات حيوية . وقد يلاحظ ذلك أحياناً في النظم العليا للدول المستقلة حديثاً ، أو في مستوى التعليم العالى الذي يُقترض أن نجد فيه أثر التوجيه العام لأهل الفكر المستنير.

وأذكر هنا ملاحظات مقتبسة من تقرير عن معهد لطب الاسنان بالجزائر يرجع إلى عام ١٩٦٥ ، جاء فيه أن حالة المعهد ذاته تعكسها حالة الجزء الأكبر من أدوات المعهد ومعداته .. إذ أن ٥٧ وحدة (من ٢٠ وحدة) معطلة تماما مما يجمد رؤوس أموال طائلة في استثمار غير منتج .. وقد كان اختيار هذه المعدات على غير أساس سليم .. فبدلاً من أن يدرب الطالب المبتدئ بادوات رخيصة وبسيطة وعلى كراسي عادية ، كان يسلم له جهاز مخصص لعيادة جراح أسنان .. ومع عدم وقرة الأدوات الصغيرة كان يسلم له جهاز مخصص لعيادة جراح أسنان .. ومع عدم وقرة الأدوات الصغيرة كان بالمعهد معدات ثابتة باهظة الثمن وغير ضرورية .. فكان المعهد وكانه معرض للمعدات وليس معملاً التعليم ... أما فيما يختص بخصائص التعليم ، فكأن الأمر كان يقتصر على إعداد أناس لخلع الأسنان بدلاً من جراحين للأسنان .. وقد ترى أستاذاً في طب الأسنان يلقى محاضرات في الأمراض البولية .. وأما المواعيد فهي فوضوية إلى درجة أن أي أستاذ يمكن أن يختار مجموعة من الطلبة في أي وقت لياقي عليهم محاضراته.. مما يجعله في آخر العلم عاجزاً عن تقدير مستويات الطلبة.

هذه الوثيقة تترجم عدم التوازن الذي يؤثر على علاقة "الفكرة بالشئ" في غير صالح الفكرة ، حتى تبلغ درجة الشيئية التامة .. مما يظهر أثاره السلبية في المجال الاقتصادي والتربوي.

وقد يتقنع طغيان الشئ في المجتمع المتقدم تحت مظاهر أكثر غموضاً. فقد يحدث اختلال التوازن في مستوى ثقافي أعلى ، وتظهر أثار • كمؤشرات عن أزمات

ايديولوجية أو أزمات سياسية يمكن قراءتها في ثنايا بعض الأحداث الجارية .. التي تجذب انتباه المراقبين في المجتمع الرأسمالي أو السوفيتي.

فمنذ عشر سنوات أجرى أحد المراقبين بفرنسا (هو أ. مورين) تحقيقا عن أسباب اخفاق الاشتراكية في انجلترا .. ولاحظ أن السبب كان في أن الأهداف التي كان الحزب الاشتراكي يمنّى ذوى الأجور بتحقيقها قد أوجدها حزب المحافظين فعلاً. إلا أن المراقب عندما حصر تفسيره على المجال السياسي أهمل التطور النفسي الذي كان مؤداه عدم وفاء العمال الإنجليز "لفكرة" الاشتراكية التي سبق أن قادت معاركهم الظافرة.. أما جوهر الموضوع من وجهة النظر النفسية في حقيقة الامر، فهو أن "الاشياء" هي التي كانت تسيطر على الاصوات فنتجه لصالح المحافظين أو لغيرهم..

وكان المحقق قد كتب. في نظرة كاشفة .. تشخيصاً لهذه الحالبة فقال "الفراغ المروع ،والوحدة، واليأس التي تخفيها حضارة الرفاهية ... سوف تنزايد تدريجيا في المجتمعات المتطورة ، اذا استمرت في السباق نحو الرضاء، ونحو لا معقولية الوجود استناداً الى العقل، ونحو هزال الحياة لفقدانها الترابط.. ونحو انعدام الاتجازات الخلاقة.. ونحو الضياع في عالم الاشياء والمظاهر.. وأزمة الشباب وهموم الحياة عند أهل الفكر.."

إلا ان تحديده للعلاج كان عشوائياً أو متناقضاً عندما طالب بأن يحيى الناس حضارة الرفاهية الى آخر مطافها لكي يتولد عنها نقدها الذاتي.. غير ان "النقد الذاتي" هذا قد يأتي ـ لا علي صورة منازعة لإقرار النظام ـ وإنما في صورة اضطراب لا نهاية له، لا يكون هدفه تحرير الناس من استعباد الاشياء لهم، وإنما يكون نفياً وطرداً للأفكار من العالم الثقافي.

إن التشخيص الحقيقي هذا هو مرض "الشيئية" وهو علامة على شدخوخة المجتمع الإنجليزي، وقد حدث ذلك في الاتصاد السوفيتي الذي هو اقبل في درجمة الاستهلاك. وكشفت ذلك جريدة البرافدا في حوار مفتوح تحت عنوان "العالم الروحي عند رجل اليوم" ونشرت خطابات للشباب الذين اشتركوا في الحوار، نختار منها خطابين يمثلان القضية ونقيضها.

فيرى مهندس أن المجتمع القوي هو الذي يتوقر فيه عدد من المهندسين المتغانين في عملهم، ويقل فيه الدارسون العلوم الإنسائية ـ بينما يقول طالب في الفلسفة انه اذا كان الناس يعيشون من اجل الأكل فإن المثل الأعلى يكون هو السويد حيث الوفرة في الأكل.. اما إذا كان الهدف الأساسي في المجتمع هو أن يتوفر فيه عدد كبير من الرجال الذين يتفانون في عملهم ، فينبغي أن يكون المثل الأعلى هو امريكا.

ويتضح من ثنايا الخطابين بوادر اختلال التوازن في علاقة الفكرة بالشئ (في صالح الشئ) ، أو لصالح فكرة جديده ليست متورطة في مجال "الأشياء" الحاضرة. وهذا وقت حرج في الثقافة السوفييتية.. انها "الأشياء" هي التي صارت مقدسة في نظر المهندس الذي اعتمد في حجته على عالم الأشياء (لا الأفكار) الذي يخلق "المجتمع الأكوى". اما طالب الفلسفة فلم يفصل في القضية باسم الماركسية وإنما أخذ يتحسس خطواته .. فتارة يضع قدمه في السويد ، وتارة في أمريكا .. ثم ماذا نلاحظ في النهاية؟ إنه الفراغ الروحي الذي يسود في عالم الانتاج وتشتد وطأته على ضميره . وهذا الشعور هو الذي جعل القائمين على الحوار يتعرضون لهذه المشكلة.. وقد عبر عنها طالب الفلسفة باعتبار أنه يختنق في هذا الجو .. ويريد التمرد على طغيان الأشياء وإعادة التوازن إلى علاقة "الفكرة بالشئ" لصالح فكرة لم يعبر عنها أو لم يعثر عليها بعد .. أو ريما كان يبحث عن الفردوس المفقود.

إن الحياة الفكرية السوفيتية اليوم تشعر بقوة تأثير هذا الصدراع، وقد عبر عنه أهل الفكر السوفييت بأنه "هبوط القوة الخلاقة عند ممثلى جميع المهن"، وهذا خبير دليل يؤكد هذه الظاهرة.

أما في المجتمع الاسلامي ، فقد وقعت بادرة انفصام الروابط في قلب العالم التقافي يوم أن قال عقيل بن أبي طالب - أخو على - "إن صلاتي مع على أفوم لديني ، وطعامي مع معاوية أقوم لحياتي".

وهي مقالة تعبر عن التغيير الذي طرأ على الجو الثقافي حينذاك.. فقد كانت الحياة النفسية الموزعة بين الطعام والصلاة بداية الأعراض التي تنبئ عن بداية صراع الفكرة والشئ.. الذي واصل طريقه بعد بلك. وعندما حاول أبو حامد الغزالي بعد أربع قرون أن يصمح علاقة المجتمع الإسلامي الدينية بعالم الثقافة كانت الفرصة قد فاتت. فقد كانت مرحلة مابعد التحضر قد بدأت . ولم يكن في إمكان المجتمع الإسلامي أن يسترد توازنه الأصيل على هذا المنحدر المشئوم.



## القصــل العاشر صراع الفكرة والوثن

والصراع بين الفكرة والشخص. واختسلال التسوازن عندما ينتصسر الشخص فيصير وثناً. والقرآن يمنع هذا الاختلال.



أوضعنا فيما سبق - كحالة عامة - أن عالم الأشخاص مندمج في العالم الثقافي، بصرف النظر عن مرحلة تطور المجتمع وعمره النفسي في هذه المرحلة.

وتصبح الحالة العامة حالة خاصة ترتبط بمجتمع معين وفي عمر معين أو نتيجة حدث ثقافي معين ، حين يشرع المجتمع في بناء فكرة و تكوين أحكامه بناء على مقاييس تميل فيها علاقة الفكرة بالشخص في غير صالح الفكرة .. فيظهر الاختلال في التوازن الثقافي الذي يتولد عنه المبالغة في أحد أنواع الطغيان سبق أن أوضحنا نتائجه الاجتماعية في بعض البلاد الإسلامية.

وقد تتأصل جذور هذا الاختلال أكثر عندما يكون شخص معين - لا عالم الأشخاص - هو الذي يستقطب أوجه النشاط الثقافي .. فيصبح الاختلال جوهريا تستبعد فيه علاقة الفكرة بالشخص ، وتتركز في شخص واحد يجذب لصالحه سائر الروابط ذات الصبغة المقدسة في عالم الثقافة ، وتتمثل في شكل متطرف هو "الفكرة والوثن".

هذه أحداث ثقافية تقع في الحياة .. ووقعت في تقافة القرن العشرين في إيطاليا في شخص موسوليني وفي ألمانيا في شخص هتار .. وتورد هنا ماوقع في الجزائر كبيئة إسلامية. (١)

فقد أطلق القرآن الكريم اسم الجاهلية على وثنية الجزيرة العربية قبيل الإسلام -برغم عدم افتقارها إلى تراث أدبى خُلعت فيه أكبر الألقاب الأدبية.. ومع ذلك فقد ظلت جاهلية لأن علاماتها المقدسة لم تكن مع الأفكار وإنما مع أوثان الكعبة.. فقد احتوت اللغة

<sup>(</sup>١) عرض العولف هذه الحالة في كتابه الدروط النهضة الذي طبع عام ١٩٤٧ أي قبل الثورة الجزائريسة، ونقل منه أغلب لجزاء غذا الفصل. (العولف)

على كلمات براقة ولكنها خالية من أي جو هر خلاَّق.

وإذا كانت الوثنية في حقيقتها جاهلية ، فإن الجهل يكون وثنية .. وهكذا كانت الشعوب البدائية ذات وثنية ساذجة.. إن هذه الجدلية تحدد طبيعة علاقة الفكرة والشخص التي تتحول في النهاية إلى علاقة الفكرة والوثن.

وعلى مثل هذه العلاقة المتطرفة وحتى عام ١٩٢٥ كان الوثن بالجزائر قائماً بالزوايا التي كانت تقصدها الأرواح المعطلة التماساً للبركات.. فكلما اختفت الفكرة فى المجتمع ساد الوثن والعكس صحيح.

ثم سطعت فكرة الإصلاح عام ١٩٢٥ فتهدم المعبد القديم وخرت الأوثان.. وزالت حمى الدراويش واستطاعت ضمائر الجماهير أن تشعر بواجبها.. وتمكن الإصلاح من أن يمسك بمقاليد النهضة ، وسخّر في خدمتها موارد الروح الإسلامية التي تخلصت من غفلتها .. وكانت تلك هي اللحظة الرائعة التي سادت فيها علاقة الفكرة والشخص لصالح الفكرة الإصلاحية.. وبلغت قمتها في المؤتمر الإسلامي الجزائري عام ١٩٣١. فهل دامت الانتصارات؟

الوقع أن العلماء لم يكونوا محصنين بالقدر الكافى فى عالمهم التقافى بروية واضحة عن علاقة الفكرة والشخص - لكى لايسمحوا بعودة الوثن فى زى "زعيم" صائع المعجزات السياسية ، ومعه التعويذة على شكل اوراق الانتخابات ، وعودة الاحتفالات الشعبية الانتخابية التى كان العلماء أنفسهم يدعون الشعب فيها إلى أن يقدم نفسه قرباناً.. وإنما الذى أصاب العلماء هو دوار الأماكن المرتفعة عند القمة بتحقيق المؤتمر الإسلامي الجزائرى ، فأفلتت علاقة الفكرة والشخص عند هذا الارتفاع وسقطت فى المستنقع السياسي حيث عاد احتلال الوثن لمكان الفكرة. وأخذ الإصلاح يتسكع..

بيد أن الحكومة عضو إذا لم يتكيف مع المجتمع ، اختفى من الوجود ، لأن الدولة التى ليس لديها الوسائل الضرورية لمسايرة التغيير وضمان سلامته ، ليس لديها الوسائل اللازمة للمحافظة على بقائها. ولكن العلماء كانوا يجهلون هذا القانون الأساسى واكتفوا بسياسة مطالبة الحكومة الاستعمارية ، مما أبقى بيد الاستعمار القدرة على المبادرة وفرص التأجيل.

وبهذا العمل أخل العلماء بالتوازن لصالح فكرة الإصلاح الذي كان قد تحقق في العالم الثقافي الجزائري بفضل جهودهم.. فتوارث الفكرة وعاد الوثن إلى الحياة العامة ، وتحولت المعتقدات الشعبية ليجذبها تيار سياسي غوغائي صاخب وعقيم.. لأن العياسة التي تجهل القوانين الأساسية لعلم الاجتماع لاتعدو أن تكون ثرثرة عاطفية ، ولعباً

بالألفاظ، وطنطنة فارغة.

واكن الأفكار المخذولة تتتقم ، وكان انتقام فكرة الإصلاح التي خذلها الشعب المجزائري عام ١٩٣٦ قاسياً وكاملاً ، فشرعت الآلة تدور إلى الخلف ، وبدأت البلاد تتقهقر عن المراحل التي كانت قد اجتازتها ... وكان هذا إيذاناً بدروشة جديدة تشتري الحقوق السياسية وصفة المواطن .. بأوراق الانتخابات ، ولم يعد الكلام يقتصر على الواجبات ، وإنما على الحقوق وحدها ، وقد غاب عن الأذهان أن الحق صنو الواجب ، وأن الشعب هو الذي يخلق ميثاقه وقانونه الاجتماعي والسياسي عندما " يغيرها بنفسه طبقا لشريعة السماء الخالدة: غير مابنفسك تغير التاريخ.

ولاداعي لمواصلة الحديث حتى النتائج الأخيرة لسياسة المطالبة التي عبر عنها صممت الأحزاب الوطنية في الساعات الحرجة عام ١٩٣٩ ، وفسى نوفه بر ١٩٤٢ ، وأصبحت البلاد منذ ١٩٣٦ سوقا للانتخابات .. وتحول الشعب إلى جماعة من المستمعين أو قطيع انتخابي انخرف عن الطريق الذي رسمته الفكرة التي تاهت في ركاب الأوثان.

ياله من احتيال 1.. لايزال بالليا حتى الأن ..لأن الوثن إذا كان لابـــد زائـــلاً، فإنــه يتحول ويتخذ شتى الأشكال الممكنة في بيئة ترعرعت فيها الدروشة وأفرخت أوثاناً.

وكانت هذه الظاهرة واضحة فسى الشورة الجزائرية ، لأن نخبة المفكرين الجزائريين لم تكن مشبّعة "أيدبولوجيا" بالفكرة الثورية.. وإنما كانت تؤمن ببعض الأوشان التي ألصقت بها بعض الصحف هذه الفكرة.. ومعنى ذلك أن المرض - الذي لم نكن قد شفينا منه - على مستوى صغوة المفكرين لم يكن نزيها ، لأن مفكرينا على استعداد لأن يأكلوا على كل الموائد.. وليس هناك أقبح من الجهل حين يتزين بزينة العلم ويتكلم باسمه.. وهو ميدوس الشفاء لأن جهل المتعلمين أحمق ومغرور ومراء ، بينما كان الجهل في الأوساط الشعبية صريحاً وواضحاً كالجرح الظاهر القابل للعلاج.

ولقد كان العز بن عبد السلام ينكر على الفقهاء في عصره التقايد الأعمى الذي كان بالنسبة للفكرة الإسلامية - أول مظاهر استبدال الفكرة بالأشخاص ، أى أول المؤشرات التي تنبئ بنهاية الاجتهاد.



# الفصل الحادى عشر صدق الأفكار وفعاليتها مصدق الأفكار وفعاليتها مصدة الفكرة لاتقتضى دائماً فعاليتها مفعالية الفكرة لاتقتضى دائماً صحتها.

الفكرة الصادقة نيست دائماً فعالة.. كما أن الفكرة الفعالة ليست دائماً صادقة .. وهما مظهران مختلفان يترتب على الخلط بينهما صدور أحكام خاطئة تزداد خطورتها في تاريخ الأمم حين يصبح هذا الخلط في يد المتخصصين في الصراع الفكرى فيستخدمونه كاداة لتضليل العقول واغتصاب الضمائر.

وتظهر الفكرة في العالم فتكون صحيحة أو باطلة .. فإذا كانت صحيحة تظل تحتفظ بصدقها إلى آخر الزمان.. إلا أنها برغم ذلك قد تعقد فعاليتها خلال حياتها المديدة .

ولفعالية الفكرة تاريخها الذي يبدأ منذ لحظة اكتشافها ، حين يسترتب على الدفاعها الأول حدوث انقلاب في العالم أو حين يُعتقد أن في الفكرة نقطة ضرورية يمكن الارتكاز عليها لقلب العالم .. فتتصف إذن الفكرة بالفعالية إذا أشارت العواصف ، أو ألفامت شيئاً أو هدمته، أو أنها قلبت صفحة من صفحات التاريخ.

وصفة الصدق والأصالة صفة ذاتية وعينية ومستقلة عن التاريخ.. ويتجلى نلك في مجال العقيدة والمنطق والعلم والاجتماع. ولكن تاريخها لايتوقف على خصائص الفكرة الذاتية وإنما على قدرتها على التحريك وعلى قلب العالم الثقافي وعلى مجموعة من الظروف. فمثلا فكرة الدورة الدموية التي اكتشفها الطبيب العربي ابن النفيس في القرن الثاني عشر الميلادي م يكن لها التأثير العلمي إلا بعد أربعة قرون عن طريق الطبيب الانجليزي و هارفي فهناك عدد من الظروف أجبرت الفكرة على الانزواء حتى وجدت فرصتها في مجال التطبيق. ومع ذلك فقد كانت الفكرة حقيقية وصادقة طوال أربعة قرون إلا أنها لم تكن فعالة. وهذا شأن كثير من الأفكار العلمية إذ تجد فعاليتها في وقت لاحق.

وعلى نقيض ذلك ، يزخر التاريخ بأفكار باطلة غير أصيلة ، كانت لها فعالية هائلة في شتى المجالات. إلا أن هذه الأفكار - لكى تدخل التاريخ - لابد لها أن تتقنع بقناع الحقيقة ، كما يفعل اللص عندما يدخل بيتا بمفتاح مقلد. ولقد كان "ليبنز" Leibniz يوصى في مؤلفاته السياسية "بإخفاء المدنس النافع تحت مظاهر مصطنعة من التقديس... فقد كان ينظر - كعالم - إلى عالم الرياضية بمنظار "الصدق والأصالة" ، أما في عالم السياسة فقد كان ينظر بمنظار "الفعالية".

وقد تكون الفكرة أحياناً فعالة في ظروف معينة ، فتكتسب طابع التقديس في نظر عصر معين. فقد وضعت أوروبا في القرن التاسيع عشر قدرها في ثلاث كلمات هي "العلم والتقدم والحضارة" فصارت أفكاراً مقدسة أتاحت لأوروبا أن ترسى قواعد حضارة القرن العشرين داخل حدودها ، وأن تبسط سلطانها على العالم خارج حدودها ، وقد كانت هذه الأفكار فعالة حتى قيام الحرب العالمية الأولى - إذ لم تقم في وجهها أية معارضة أو منازعة. فهل كانت صادقة أم باطلة؟. ليس لذلك أهمية طالما أن كل شئ كان ينتنى أمام قانونها الأكثر فعالية . قانون الأقوى اما اليوم وبعد حربين عالميتين ، فإن كل الدنيا - وأوروبا خاصة - تطعن في قدسية هذه الأفكار ، بينما لاينازع أحد في سلطتها على عالم الأشياء . فلا ينتقص من قدر أي إنسان أن يعارض الطابع المقدس الذي أضفاه الناس على فكرة سواء كانت صادقة أم باطلة . إنما الذي يشينه فعلاً هو أن ينكر فعالية الفكرة .

وفي العصر القرآنى وحتى في أوج الحضارة الإسلامية ، كان في الإمكان إنكار صحة الفكرة الإسلامية سواء بسوء نية أم عن ضلال حقيقي، وقد اختلف المسلمون بعد عصر النبوة في فهمهم للإسلام .. ومع ذلك فقد كان طابع الإسلام الإلزامي ينزايد بتحقيق انتصارات السلطة السياسية ، أي أن فعالية الإسلام كانت في تقدم منزايد ، مما كان يزيد من قوة منطق الفعالية في الوقت الذي كانت تتعمق فيه فكرة صدق الحقيقة الإسلامية في نفوس المسلمين.

وبرغم انحدار الحضارة الإسلامية بعد ذلك ، فقد بلغ صدق الفكرة الإسلامية درجة من قوة الفعالية ماجعلها تستمر في كسب الاتباع الجدد ، وإسلام شعوب بأكملها ولاسيما في أوروبا بعد سقوط القسطنطينية عام ١٤٥٣ م . ثم أخذت فعاليتها تتدرج في النقصان طوال عصر مابعد التحضر إلى الوقت الذي دق فيه ناقوس الاستعمار في العالم.

فكان الاحتكاك العنيف مع الحضارة الجديدة في ظل النظام الاستعماري على أشده مع المسلمين وهم في أشد الظروف سوءا. فقد رجّحت أوروبا قيمة الفعالية على حساب قيمة الصدق والأصالة. وأصبح عالمها الثقافي ذا وجهين: وجه يسير مع أخلاقياتها الخاصة ووجه يتجه إلى الدنيا ولايعني بشئ سوى الفعالية،

أما الصغوة المسلمة المعاصرة التي تربت في أحضان الجامعات الأوروبية ، فلم تكن ترى إلا وجها واحداً فقط إذ حُجب عنها الوجه الآخر ، وأصبح في تكويها التربوي خلط بين صدق الفكرة وفعاليتها. وهذا اللبس هو النواة التي يدور حولها سائر دسائس الصراع الفكري ومناوراته.. ويعرف قادة هذا الصراع كيفية الاستفادة من هذا اللبس عندما يلوحون أمام أنظار شبابنا الجامعي بما يسلب الفكرة الإسلامية قيمتها التاريخية ، مستندين إلى موضوع الدخل السنوى المتوسط للفرد ، وهو موضوع أصبح من أقوى

حجج منطق الفعالية المستخدم اليوم في الدراسات للقضاء على صدق الفكرة الإسلامية في عقل الجامعي المسلم.

أما يقظة المسلمين أمام هذه الأساليب فليست وليدة اليوم .. إذ أليت الرائد الثورى - عبد الله النديم - في القرن الماضي سفسطة منطق الفعالية الذي يعتمد عليه المستعمرون لزرع مركب النقص في نفوس المسلمين عندما قال : "إذا كنتم مثلنا ، لتصرفتم كما نتصرف" . وبذلك كشف الدهاء الذي ينطوى عليه التمويه بالفعالية على حساب الأصالة.. وختم كلامه بهذه الخاتمة العظيمة التي تستحق أن يُذكّر بها الجيل الحاضر " وبهذه الطريقة يهدف هؤلاء الغربيون إلى إيقاء الشرق في قبضة الغرب بدافع الاحتياج ، والابقاء على الشرق كحقل يتمرن فيه المتخصصون الأوروبيون..."

وبعد قرن من الزمان لازالت هذه الفكرة تحتفظ بحيويتها .. إلا أنه يجب ألا تنسى التفاقم في القدرات الفنية التي وضعها القرن العشرون في أساليب الصراع الفكرى في هذه الأيام.. فضلاً عن الشروخ التي أحدثها التطور في عالمنا الثقافي.

ففى زمن عبد الله النديم ، تعرضت القلعة للهجوم من الخارج وأراد المحتل أن يسيطر بأفكاره ليثبت سلطته الاستعمارية على ركائز أيديولوجية. أما اليوم فإن المعركة تدور داخل جدران القلعة بين المدافعين عنها ، وبين أنصار تسليمها إلى الأفكار الأجنبية.

واليوم يفتن كثير من المفكرين المسلمين بالأشياء الحديثة أي بمنطق الفعالية دون أن يعرفوا منهج إقامة النهضة في المجتمع مع احتفاظه بأصالته.. فهم يخلطون بين "الانفتاح الكامل لكل فكر غريب"، وبين تسليم القلعة للمهاجمين، كما يفعل الجيش الخائن. إن هؤلاء مقلدون مدمنون في تقليد غيرهم، بعيدون عن أي فكرة للابتكار، إلا أن هذا التقليد لايتجه نحو فعالية مجتمع متحرك مثل اليابان (الذي يمكن النسج على منواله)، وإنما يختار فعالية مغايرة التي - بعد أن تمر في قوالب فلسفية معينة - تصبح منطقاً مضادا للإسلام .. فهم يختارون مثلاً الماركسية ويصبغون وجهها بالدهان الصينى لكى تحوز إعجاب المتفرجين،

وهناك عبرة نخرج بها .. فالعالم الثقافي في العالم الإسلامي اليوم ليس فقط هـو المسرح الذي يدور عليه صراع الفكرة مع الشئ أو مع الوثن.. وإنما هو أيضا مسرح لمعركة يفرضها منطق الفعالية. لهذا ينبغي على الفكرة الإسلامية أن تسترد فعاليتها الخاصة ، بمعنى أن تأخذ مكانها من بين الأفكار التي تصنع التاريخ. وذلك لكي تقاوم الأفكار الفعالة الخاصة بمجتمعات القرن العشرين المتحركة.



# الفصل الثانى عشر الأفكار وديناميكا المجتمع

ممرحلة اقتصاد يضمن القوت. ممرحلة اقتصاد يضمن النمو.

\_\_\_\_\_\_\_

لايكفي في عصر الإنتاجية أن نقول الصدق لكى نكون على حق \_ وليس من الحكمة اليوم أن نقول ٢+٢ -٤ وأن نموت جوعا ، وإلى جوارنا من يقول أنها تساوى ٣ ويضمن نقمة العيش لنفسه .. وذلك لأن "روح التلقين" التي تسبطر في هذا العصر تؤكد خطأ الأول وصدق الثاني .. باعتبار أن الدليل على صدق الأفكار اليوم نجده في المجال العملى ، وليس في مجال الفلسفة والأخلاق. إذ يقول أحد القادة السياسيين السوفييت:" إن أقوى دليل على صدق أفكارنا هو نجاحها في المجال الاقتصادى".

أما المجتمع الإسلامي فليس عليه أن يكتفي بقبول هذه النزعمة العمليمة أو برفضها ، وإنما عليه أن يدافع عن عالمه الثقافي ضد "روح التلقين" هذه .. و لايكون ذلك بمجرد الإعلان عن قدسية القيم الإسلامية ، و لا بالتسامح مع ماهو لاديني على حساب الدين ، وإنما يجب عليه أن يهيئ لهذه القيم مايجعلها تستطيع أن تقاوم به روح العصر ، وأن تقصى عن الدين مالصق به من مظاهر الغرور التي تقضى على حيويته في نفوس أبنائه.. وفي كلمة واحدة - أن يعيد روح الإسلام ذاتها إلى الوجود .

علماً بأن الرسول الله لم يترك فرصة دون أن يحذرنا من الغرور الذي نعرف اليوم آثاره المعوقة للنمو الاقتصادي في المجتمع الإسلامي المعاصر . فبعد عودته الله من إحدى الغزوات في شهر رمضان – وكان الصوم قاسياً على الصائمين في ذلك اليوم - لم يعته أن يشيد بأجر المغطرين في هذا اليوم لقيامهم بتوفير وإعداد ماتحتاج إليه القافلة (إذ يبيح الشرع الإقطار في مثل هذه الظروف).

ونحن اليوم أحوج مانكون إلى الإعلان عن هذا الطسابع العملى الإسلامي الذي يقدم فضيلة الفاعلية على فضيلة الأصالة.. في الوقت الذي نواجه فيه بالقيم العملية في البلاد الصناعية التي تسعى لإثبات عدم ملاءمة الإسلام للقرن العشرين .. فضلا عن أن المجتمع الإسلامي عليه أن يستعيد مبادئ السنة النبوية السامية حتى يسترد معها فعاليته.. وليس أمام المجتمع الإسلامي - لكي يثبت للدنيا صدق أفكاره بمنطق العصدر - إلا طريق واحد .. هو أن يثبت أن بإمكانه أن يوفر لكل فرد فيه قوت يومه.

والواقع أن هذه القضية موضع دراسة في البلاد الإسلامية منذ منتصف القرن الحالي.. وهي تثبح فرصة توضيح مدى النجاح وقيمة الوسائل المستخدمة ، فضلاً عن الكشف عن أسباب التأخير والركود في هذا المجال.. وتحدد لنا اليوم الصورة الاقتصادية العامة للعالم ، حقيقة وضع البلاد الإسلامية في مقابل التقدم الذي حققته بلاد أخرى خلال الربع قرن الأخير.

فنرى بعض البلاد مثل أندونيسيا ، التى انطلقت غداة الحرب العالمية الثانية بفضل ماامتازت به من موارد طبيعية غنية .. ومع ذلك فهى اليوم أكثر تخلفا من بلاد أخرى مثل اليابان وألمانيا ، التى انطلقت في ظروف أسوأ من ظروفها بكثير. ومعنى ذلك وهو ماسنكرره دائماً بلا مال أن القضية قضية مناهج وأفكار وليست قضية موارد،

ومن حسن الحظ أن هذه الظاهرة أصبحت معروفة في العالم الإسلامي .. ففي عشية لقاء بالجزائر عام ١٩٦٧ ضم عدداً من المفكرين المهتمين بدراسة الأوضاع الاقتصادية في البلاد العربية عرض علينا شاب مغربي -هو محمد ريفي- ملاحظة نكيبة عن المغرب إذ قال : "بمقارنة الخطة الخمسية (٣٠-١٤) مع شبه الخطة الثلاثية (٣٠-٢٠) اتضح أن هذاك تأخراً واضحاً سواء في التصور العام للخطة أو في الأوضاع التنفيذية".

لقد كشف عن لب القضية.. ألا وهي أن التخطيط في البلد الإسلامي يمكن أن يؤدى إلى التخلى عن مكاسب بدلاً من تحقيق مكاسب جديدة .. ومن ولجبنا أن نعمم هذه الملحظة المؤلمة على عالمنا الإسلامي كله.. إذ علينا أن نضاعف اهتمامنا بالشذوذ الذي يتزايد برغم وقرة الموارد وكفاءة المتخصيص في التخطيط.

فقد تميزت أندونيسيا بموارد الأرض وبمعاونة خبير التخطيط الألماني الدكتور شاخت ، أى بأنسب الظروف لاتطلاقها ولكنها لم تنطلق .. وكأن فكرة التخطيط قد فقدت معناها في اندونيسيا برغم الفائدة العظيمة التي أثبنتها في كثير من البلاد من الاتحاد السوفيتي إلى الصين الشعبية.

وكان في إمكان موتمر باندونج عام ١٩٥٥ - بل كان عليه - أن يضع منهجاً ووجهة عامة لاقتصاد إفريقيا وآسيا ، بإدخال شئ من النظام في الأفكار وإضافة أفكار جديدة مع الاستفادة من تجارب الماضي ودلالات الفشل النسبي الذي وقع ومن نتائجه السلبية.

ولقد وضع (تبيور ماند Tibor Mende ) المشكلة في إطارها الصحيح مادام الانطلاق بيدا من الصغر عندما قال أن المشكلة في هذه البلاد من لختصاص "عالم

البيولوجيا الاجتماعية" (وهو علم يهدف إلى خلق العناصر الاقتصادية من العدم) أكثر مما هى من اختصاص " المهندس الاجتماعي" (الذي يهتم بتنظيم هذه العناصر في حالة وجودها).. وهذا هو النقص الجوهري الذي كان يحول بين هذه البلاد وبين إيجاد ديناميكا اجتماعية. إن هذا التفكير ذو قيمة ودلالة أكبر من خطة الاخصائي في الاقتصاد الذي غابت عنه هذه الحقيقة الإنسانية التي تدخل في معادلته في تطبيق الخطة.. ولقد فشلت في اندونيسيا خطة الدكتور شاخت لأنه لم ياخذ في اعتباره هذه المعادلة.

وياتى بعد ذلك الاختبار المنهجى للخطة التى هدفها خلق ظروف مناسبة لديناميكا اجتماعية. ثم تحدد الطرق لخلق هذه الحركة على أساس أننا لاتستثمر مانريد ، وإنما نستثمر مانستطيع استثماره. ولاتستثمر بوسائل الغير وإنما بالوسائل المتاحة تحت أيدينا فعلاً. علماً بأن المشروع الذى يوضع على أساس أفكار البعض ويجرى تتفيذه بوسائل البعض الأخر لايحقق نتائجه.

لقد بدأت ألمانيا تتحرك عام ١٩٤٨ بتوزيع ٤٥ مارك على كل فرد ، وهو مبلغ زهيد في مجال الاستثمار ، لكن الاستثمار الحقيقي هو رأسمال الأفكار في راس كل ألمائي وفي تصميمه برغم أرضه الفقيرة والمحتلة ، ولكنها السند الضروري لكل نشاط.

وفي نفس الفترة عام ١٩٤٨ انطلقت الصبين في ظروف أشد صعوبة ، وكان عليها خلق رأسمالها في الأفكار بغض النظر عن اختيارها للوجهة الأيديولوجية.

وتشبه بيئة الصين الاجتماعية الاقتصادية غالبية البلاد الإسلامية ، وتلقس تجربتها الضوء على الوسائل البدائية اللازمة للانطلاق .. والإمكاليات المتوفرة بصفة عامة في هذا المستوى هي :

أ - الزراعة في حالة بدائية إلى حد ما.

ب - وفرة المواد الأولية في السوق وفي باطن الأرض.

ج. - جهد العمالة (أى عدد الأيدى العاملة) التي يمكن تحويلها إلى ساعات عمل فعلية.

وتوضح هذه الميزانية قدرة الانطلاق على مرحلتين :

١- مرحلة اقتصاد الكفاف، ٢-مرحلة الاقتصاد المتقدم (الانطلاق الحقيقي).

إلا أن هذه القدرة - برغم أنها ضرورية - فإنها غير كافية لتحقيق الديناميكا الاجتماعية .. إنها تحتاج في الحقيقة إلى "مفجر" قادر على اطلاق قوى المجتمع.

ومن هذا يتضم أن فشل الدكتور شاخت في اندونيسيا كان بسبب أنه لم يأخذ في حسياته الطبيعة الخاصمة للمفجر اللازم "لحالته" التي خلط بينها وبين حالة بلاده.

ومن المؤسف حقاً أن يحمل رجل العلم غمامة ثقافته الأصلية على عينيه - وهذا أيضاً مايحدث في أوروبا عند دراسة مشاكل العالم الثانث - ولكن مايوسف لـه أشد الأسف هو أن نرى صفوة أهل الفكر في إفريقيا وأسيا - وبخاصة في البلاد الإسلامية - تحمل غمامة أسيادهم الأوروبيين على أعينهم أمام مشاكل بلادهم هم.

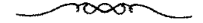
أما مشكلة المفجر الاقتصادى المناسب لحالة البلاد الإسلامية ، فيجب أن نجده بعيداً عن النظام الرأسمالي وعن النظام الشيوعي، إذ على المجتمع الإسلامي أن يضم أساس تخطيطه كالآتي:

أ - يجب أن تجد جميع الأقواه قوتها.

ب -- يجب على جميع الأيدى أن تعمل.

عندئذ - وقد حركت أذرع هذا المجتمع طاقته الديناميكية وأدارت قواه الإنتاجية وأعادت للإسلام فعاليته - سوف لايحتاج الإسلام إلى الدفاع عن صدقه وأصالته.

وهذه المبادئ بجب أن يُنَص عليها في دساتير البلاد المتخلفة وأن تطبق تطبيقاً فعلياً، ولايكتّفي بإدراجها في جداول أعمال "اللجان المختصة" التي تناقشها لمجرد التسلية، أو أن ترد في التصريحات السياسية المنمقة.. فهذه المبادئ ليست التسلية ولا المتنميق، إنما هي لدفع عجلة التاريخ.. وإن كان تطبيقها ليش بالأمر اليسير - لأنه يحتاج إلى تغيير جذرى في عالم أفكارنا - أي كما يقال اليوم - يحتاج إلى ثورة ثقافية".



## القصل الثالث عشر الأفكار والتطور الثورى

متنطلق التسورة عندسسا يصبسح الوضع مستحيل احتماله. مانطلاق التورة لايضمن النجاح.

10000

حين يصبح المجتمع في وضبع غير محتمل ، تكون الثورة خير مفجر يشعل النار فتدور العجلة التي تتعلق بقدر هذا المجتمع . ولكن هل دفع القوى إلى السير هو كل شئ؟ .. والاسيما أن تاريخ الثورات في العالم يفيدنا كم كان مصير الثورات عابراً واحتمالياً بعد تفجيرها.. وقد مرت بالعالم الإسلامي تجارب ثورية قبل الاستعمار وبعد رحيله .. وهو يعيش اليوم الثورة الفلسطينية.. ويكفي أن نتنكر أن لها رؤوساً عديدة (منها جورج حبش) ، لكي ندرك أننا الازلنا نفتقر إلى وسائل المراقبة تحمينا من الخطأ في أحكامنا .. لأن الظاهرة الثورية لم تخضع بعد لعلم معياري يجعل مسيرتها تحت رقابة دقيقة.

ويرجع الغضل إلى الماركسية في اكتشاف نظرية للتحليل تحقق هذه الرقابة بدرجة معينة ، وبطريقة استدلالية من أجل كشف الأخطاء التي تقع ومعالجتها فيما بعد .. وليس بغرض التنبؤ بأخطاء المستقبل عن طريق جهاز للإنذار يحرك بدوره جهازاً آخر للدفاع. ولقد قام كارل ماركس بتحليل الأخطاء التي وقعت فيها " ثورة كومون باريس" بغرض تلافي تكرارها في ثورات أخرى ، وعندما تكررت الأخطاء بأشكال أخرى كان لابد من العمليات الساخنة أي "الثورة الثقافية".

إلا أن البلاد الإسلامية - حتى التي توصف "بالثورية" - لم يقم فيها هذا الجدل التحليلي ، وكأن الأمور فيها تسير على خير مايرام ، برغم أن كثيراً من هذه البلاد قد وجدت نفسها بعد الثورة في وضع مماثل لما كان قبل الثورة إن لم يكن أسوأ.. فضلاً عن أن تجد نفسها تسير في ظل أيديولوجيات لايدرى الأبطال الذين سقطوا في الميدان ماهي الأفكار التي سقطوا من أجلها.. وكأن عجلة الثورة وأفكارها - خلال الثورة - كانت تدور إلى الخلف.

ومن الغريب أن هذه الأوضاع قد نتفاقم حتى نهاية مرحلة الثورة دون أن يكاد يلاحظ مدى سوء الاتقلاب الذى حدث.. والأغرب أنه عندما يبدأ الناس فى إدراك ماحدث بعد الثورة ، يخرج أناس يدّعون الحكمة ويقولون أن هذه الأوضاع سوف تصحح نفسها

تلقائياً بالانطفاء الذاتى ، ويطالبون بناء على ذلك بنترك الأمور على حالها حتى تعود القائيا إلى نصابها.. وإنى أتساءل إلى أى اتجاه سوف بوجه هؤلاء مضخات إطفاء المحريق ، وكيف سوف يصححون وضع الجيش في الثورة ، بينما الأوضاع نتبئ بما لايدع مجالاً للشك أن الأمور إذا سارت على ماهى عليه قلن يتحقق أى إصلاح قبل إزهاق روح الثورة.

هذه الأوضاع الثورية الشاذة هي مشكلة الساعة التي تعجز التقنية الماركسية التقليدية عن حلها.. وعلى فرض أن كارل ماركس كان سيتعرض لتحليل مثل هذه الأوضاع لما استطاع أن يفعل ذلك إلا استناداً إلى منطق الجدلية الذي ينتمي إلى عالمه الثقافي.

بينما في البلاد التي تعيش في ظل الاستعمار أو التي كنانت مستعمرة ، تعتبر الأوضاع السائدة فيها هي من النتاج المركب لجدلية أخرى تنتمي إلى عالمها الثقافي الأصلى ، ويقف الاستعمار بين هذا العالم الثقافي وبين أي عالم ثقافي آخر ، مثلما تقف عوامل التوليد بين الثيار الكهربائي وبين جهاز توليد الكهرباء.

مع ملاحظة أن الفكر الماركسي نشأ في مناخ سارت فيه الفكرة العاركسية بمفردها دون الاعتماد على سند أو ركيزة، بينما الفكرة بصغة عامة لابد وأن تستند إلى شخص لكى يثبت صلاحبتها في أي مجتمع إسلامي في مرحلة مابعد التحضر

ولقد كانت الأوضاع الثورية بسيطة في عصدر وبيئة كارل ماركس ، إذ كان على الفكرة الثورية أن تواجه أفكاراً من نفس البيئة وبالتالي من نفس عالمها الثقافي ، وكان التحليل في هذه الحالة يمكن أن يكشف بسهولة عن أخطاء وقعت مباشرة في هذا العالم الذي كان يولّد هذه الأفكار أما المجتمع الإسلامي في عصدر مابعد التحضد ، فقد كان يواجه أفكاراً "دخيلة" وآتية إليه من عالم تقافي آخر يقوم بدور " جهاز التوليد".

وهذا على وجه التحديد هو مظهر "الانحرافات الثورية".

ولقد كتب ج.ف رفيل J.F.Revel (المنه الشروط الخمسة اكل ولقد كتب ج.ف رفيل J.F.Revel ((المنه المروح الثورية الحقيقية وفق ثورة الاتقوم الثورية الحقيقية وفق الاستطلاعات المسبقة، حيث يكون التطبيق دائماً دقيقاً، وليس تقريبياً، وعلى درجة عالية من الكفاءة "

<sup>(</sup>الأساركان ولاعوسى) J.F. Revel (Ni Marx, ni Jésus) éd. Lafford, Paris 1970 (الأساركان ولاعوسى) المبعة الأورد باريس ١٩٧٠.

وفي البلاد الإسلامية قد ينشأ التطور الثورى منذ يومسه الأول على شكل ثورة مضادة مقنعة ، تنطئق في وقت محدد لتحتل مراكز استراتيجية قبل أن تحتلها ثورة أخرى حقيقية .. أو قد تقوم على شكل ثورة حقيقية تتخلى رويداً رويداً عن مكانها لشورة مضادة تستخدم اسمها وتتصف بصفاتها الظاهرة وتعتمد على نفس وسائلها ، وذلك بغرض قتل الثورة الحقيقة وشغل مكانها مع المحافظة على المظاهر كستائر تدور خافها عمليات تقلب خط السير ليتجه نحو مرحلة مابعد الثورة ".

وهذه المظاهر في المتنبقة هي المشكلة الجوهرية في النقد الثوري.

قاذا كنا أمام مسرح الأحد الحواة فإننا نعلم مقدماً أن ماسوف يقدم لنا هو مجرد خدع غير ممكنة الحدوث لولا مهارة الحاوى ، ولولا درايته بطريقتنا المعتادة في التأثر.

أما أمام مسرح السياسة حيث بكون الحاوى هو الاستعمار ، فلكى نكتشف الفدع التي يمكن أن تؤثر علينا أخلاقيا وسياسيا ، لابد وأن ندرك ماهي صورتنا في نظر الاستعمار ، وماهي صورته في نظرنا ( وصورته في نظر كل مسلم تمثل شخصية الشيطان). ونضيف أن الاستعمار يعرف عنا ذلك جيدا ، فضلاً عن أشياء أخرى قد نجهلها عن أنفسنا .. وبخاصة تلقاتية سلوكنا اللا إرادى . فهو يعلم مثلاً أن الشيطان عندما يقول ٢٠٢٠ فين المسلمين سيقولون أن هذا ليس صحيحاً طالما أن هذا قول الشيطان.. وبالعكس إذا كان صوت من الأصوات التي تعتبر "صادقة" في نظر المسلمين سيقولون إن هذا صحيح طالما أن هذا الصوت الصادق هو الذي يقول ذلك.

هذا الاستعداد في الأوساط الإسلامية يرجع إلى أن المفاهيم والآراء لاتتأسس في عالم الأفكار في هذه الأوساط وإنما في عالم الأشخاص ، وهذا مايعرفه الاستعمار جيداً.. وهو يستخدم في عمله دائماً حقائق نفسية من أجل التأثير في الأمور السياسية. وتعتمد الإدارة الفنية للأخطاء المولّدة على هذه الأوضاع.. ولاتكاد نتائجها تخيب في عالم يتحتم فيه أن تستند الفكرة على شئ أو على شخص لكي تستطيع أن تشق طريقها.

وهكذا يستطيع الحاوى الماهر الواقف في صندوق الملقبن على المسرح والمختفى عن الأنظار وأمام قاعة مهيأة نفسياً .. أن يخرج في شرق العالم الإسلامي أو غربه ثورة مضادة في صورة ثورة حقيقية.

ويعانى العالم الإسلامي الحاضر من أكثر من انحراف من هذا النوع. ويرجع

الغضل في وجود باكستان<sup>(۱)</sup> إلى هذا النوع من الاتحراف أي إلى خطأ مولد في محيط نفسي كيّقه " زعيم ".. علما بان الزعيم قد لايُستخدم فقط لتحويل الطاقات الثورية عن مسارها ، وإنما يصلح أيضاً للقيام بدور " قاطع التيار" الايديولوجى الموحد للصفوف والذي قد يتعارض مع سياسة التفتيت التي يتبعها الأستعمار في العالم الإسلامي.. ومع ذلك فليس من الضروري أن يكون الزعيم متواطئاً في الجريمة.

فقد قام "مصالي الحاج" بدوره بحسن نية، وكان سلوكه مطابقاً تماماً امخططات الاستعمار وأهدافه .. وكون في مدرسته كثيراً من "صغار الزعماء" الذين قتلوه في نهاية الأمر بعد أن خانوا الثورة ، والتي تتكر لها هو نفسه عن تكبر وغطرسة، أما "عبان رمضان" فقد كان بالفعل متواطئاً بتصرفاته المريبة حتى آخر لحظة من حياته من أجل الإجهاز على قيادة الثورة ، لاغتصاب السلطة ومحاولة استخدامها ضد الثورة ذاتها.

وقد يكون رجل السياسة في العالم الإسلامي رئيساً وطنياً صادقاً وقادراً على نشر فكرة جليلة تستطيع أن تحرك الجماهير نحو هدف عظيم .. ومن الطبيعي أن تتعرض الفكرة من أول وهلة للتقويم الحقيقي بمعرفة أخصائيي الصراع الفكرى ، ثم تتركز دراستهم على شخصية هذا الرئيس من أجل اكتشاف أية ثغرات لكي يركب عليها الاستعمار صماماته ذات التأثير المزدوج:

١ - لمنع رواج الفكرة ، ولمنع اتساع دائرة نفوذ شخصية الرئيس حتى لاتصل إلى قلوب الجماهير.

٢ - حتى الايرجع إلى شخص الرئيس فضل القيمة الحقيقية لتأثير الفكرة لكى الايواصل الرئيس مسيرته الفعالة ، وحتى يمكن للاستعمار إضافة تعديلات وتصحيحات الارمة فى الوقت المناسب أثناء المسيرة.

وهكذا تستمر المعركة " بدون رادار" حيث لايعطى الرئيس معلومات كاملة أولاً بأول عن مقتضيات الظروف عندما تواجه المعركة الفكرة وشخصية الرئيس. فيصبح الرئيس أسير نظامه الخاص الذي يتحول إلى جهاز صمامات يكون تحت سيطرة الاستعمار. ويمساق الرئيس بهذه الطريقة إلى تدمير ذاته. وهذا التدمير ليس دائما نهاية جسدية. فقد يكون سقوطاً سياسياً حيث تنهار الفكرة التي كسان يجسدها وتفقد قيمتها بسبب " أخطائه المولدة " التي حقنت في مياسته بفضل نظام الصمامات. ونهاية سوكارنو ونكروما مثال أليم للتدمير الذاتي،

<sup>(</sup>۱) هذا التحليل النظرى لاينيفي أن يكون حجة لكي نقف مكتوفي الأيدى أمام أى تهديد لوجود هذه الد الإسلامية من الداخل أو الخارج.

وجملة القول أن جهاز الصعمامات يعمل لحساب الاستعمار لتوليد الأخطاء. ويصبح عند الضرورة جهازاً لحماية الأخطاء العولدة من أى خطر عندما تتعرض للنقد. علماً بأن أجهزة الاستعمار لاتفسح للنقد مجالاً فى الحياة السياسية فى البلاد الإسلامية .. ولاسيما عندما يقتضى الأمر حماية ثورة مضادة فى طريقها إلى التكوين أو لإخفاء أسبابها .. وخير حليف لقادة الصراع الفكرى ولمحبطى الثورات هو الظلام أو السكوت.

ومن الغريب أن في أوساط المكومة الجزائرية المؤقلة للثورة الجزائرية بالقاهرة.. كان الشمار "اسكتوا لاتتكلموا .. إن الاستعمار ينصت إلينا ". لقد كان هذا من روائع أعمال قادة الصراع الفكرى.

وفي ظرف آخر بعد الانفصال السورى المصرى ، كنت أنصت إلى نقد مذاع في الراديو .. وطالما أن النقد كان موجها لفكرة الوحدة ويهون من قيمتها ، كان صوت الإذاعة واضحاً ومستمراً ، وعندما تعرض النقد لجهاز الصمامات الذي كان يعمل للقضاء على الوحدة .. تلاثمت كلمات الإذاعة وغطاها الضجيج .. هل كان مصدره الأسطول السادس أم ثل أبيب ؟ . لايهم المصدر..

إلى متى سيدوم هذا الحال؟.. المهم هو أن تنسب هذه الأوضاع إلى أسبابها اللفسية الاجتماعية ، وأن نثبت بعد ذلك أن باختفاء الأسباب ستختفى الأوضاع.

فقد سبق أن أوضحنا نوعي الأخطاء التي يمكن أن تؤشر على تطورنا الشورى ، وهي الأخطاء الطبيعية والأخطاء المولّدة ، وأسبابها مشتركة وتكمن في حياتنا النفسية. يمعنى أن طغيان الشئ وطغيان الشخص يسيطران على عقولنا. وستختفى هذه الأسباب عندما تبسط الأقكار سلطانها على عالمنا الثقافي ، حيث سوف تكتسب تقديراتنا بصفة عامة وفي السياسة بصفة خاصة ، الطابع المنهجي المتصيف بالشمول ، والذي يمكن أن يصهر التفاصيل الكثيرة في وحدة كاملة ويصبها في تركيب بديع.

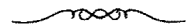
وقادة الصراع الفكرى يعرفون أن التعامل مع الوثن أسهل من التعامل مسع الفكرة، وأن استغلال النفوذ أسهل مع الأشخاص.. والمهم ألا يتركوا المد الثوري يتركز على فكرة..

وكان كتاب ف. فانون عن الثورة الجزائرية قد حصر معناها في أنها مجرد "عمل من أعمال العنف". ولعل المؤلف-دون أن يدرى-قد خلص "الزعماء" و "صغار الزعماء" من عقدة الذنب تجاه الأفكار المخذولة التي تتنقم وانتقامها ظاهر العيان في العالم الإسلامي.

ومن معالم البدع التي تنشأ من سيطرة الأشياء والأشخاص على عالمنا الثقافي ، صياح المتظاهرين في شوارع القاهرة عام ١٩١٩ " الحماية مع زغلول.. ولا الاستقلال مع على" .. وإضافة أسماء إلى أحلامنا مثل اسم جميلة بوحريد وعبّان رمضان في الثورة الغلسطينية.

## القصل الرابع عشر الأفكار والسياسة

## مثنوان لأى يعرف السياسة بأنها علم لايخطئ. «العلم كمتهيج أخلاقى يحتم مراجعة الأخطاء.



" الحرب هي استمرار للسياسة بوسسائل أخرى" هذا التعريب وضعه ك. كاوزويتز K. Clausewietz وكان يدرس منذ قرن مضى في الأكاديميات العسكرية ، وهو جدير بأن يدرس اليوم في معاهد العلوم السياسية، ويتميز التعريف بأنه يدخل السياسة عرضاً في نظام تمثل فيه الأفكار (التي تؤدى إلى الحرب) تركيباً عُلويا ، في مقابل أفكار الكيان السياسي المذهبي التي تمثل فيه تركيباً سفلياً. وتحتم هذه العلاقة وجود تجاوب بين صملاحية التركيب السفلي السياسي وصلابة التركيب العلوى العسكري.

ولو أن نقاداً عسكريين سطحيين عاصروا تصرف أبي بكر الصديق عله عندما ألقى بالجيش الإسلامي بعد وفاة الرسول الله في ثلاث معارك في وقت واحد - إحداها داخل الجزيرة، ومعركتان بالخارج على الحدود - لرأوا في هذا التصرف خطأ قاتلاً، ولفاتهم أن هذا التصرف كان محسوباً على ضموه الأوضاع السياسية في ذلك الوقت، فضملاً عن أن الظروف لم تكن قد تركت للخليفة الأول فرصة للاختيار، وكان أبو بكر وعمر في يتوليان القيادة السياسية من قلب المدينة المنورة، وكانت قوة الجيش تعتمد على الثقة العظيمة في هذه القيادة السياسية.

أورد المورخ ديورانت Diorant حسواراً سياسسياً عن السلطة دار بين "كونفشيوس" وأحد أتباعه هو " تسى كوج "خال كونفشيوس" يجب أن توفر السياسة ثلاثة أمور: لقمة العيش الكافية لكل فرد، القدر الكافى من التجهيزات العسكرية، والقدر الكافى من تقة الناس فى حكامهم". فسأل تسسى كوج: "وإذا كان لابد من الاستغناء عن أحدها .. فبأيها نضحى " فرد الأستاذ: " بالتجهيزات العسكرية". وعاود تسى كوج السوال: "وإذا كان لابد من الاستغناء عن أحد الشيئين الباقيين .. فبأيهما نضحى " فأجاب الأستاذ: "بالقوت ... لأن الناس إذا فقدوا الثقة فى الحكام لم يبق أى أساس للدولة..".

ولقد جسدت الشريعة الإسلامية هذه الفاسقة السياسية في العلاقة المتبادلة بين الحاكم والمحكوم. فالسمع والطاعة على المحكوم مالم يضالف الحاكم الشرع إذ يسقط عندئذ الترام المحكوم نحو الحاكم .. فقد رفض أعرابي السمع والطاعة لعمر في إلى أن

قدم له تقسيراً عن قطعة القماش الزائدة التي أخذها عمر عله من ابنه ليكمل بها جلبابه لأن عمر كان طويل القامة.

وذات يوم طلب أبو ذر الغفارى فيد من النبى الله الولاية على أحد الأقاليم ، فرفض الرسول الله طلبه برغم ماكان يكنه لأبى ذر من حب وتقدير ، باعتبار أن النزاهة وحدها لاتكفى .. إذ يجب أن تتوفر الدراية، فضلا عن الحنكة السياسية.. فكم من وال خلعه عمر فيه برغم نزاهته وكفاعته وكان عمر فيه وهو على فراش الموت يقول "من لى بابن الجراح لأعهد إليه بمصير هذه الأمة" ( وكان أبو عبيدة قد توفى بالشام في وباء الطاعون قبل يومين أو ثلاثة).. وكان عمر فيه قد عزله قبل ذلك برغم أنه "أمين الأمة". ولم يكن في تصرف عمر أي تتاقض لأن أبا عبيدة في نظر عمر بهذه الحنكة على رأس الأمة.

ونظراً لقيام المدينة المسلمة على الفضائل في الحاكم والمحكومين ، فقد أنشأت الشريعة الإسلامية نظام " الحسبة" المحافظة على هذه الفضائل ولمراقبة استمرارها وفاعليتها في الحياة العامة.. وهي نظام قريب الشبه بما يسمى اليوم بالنقد الذاتي أو النقد.. والمدينة المسلمة لاتشبه جمهورية أفلاطون ، وإنما نموذجها الحقيقي هو المدينة المنورة ذاتها في عهد عمر فه.

فعلينا بمقارنة نظمنا وأفكارنا السياسية الحالية في العالم الإسلامي بهذه المنهجية السياسية ليتبين لنا مدى تخلفنا عن النموذج المثالي المأثور.. وإن تخلفنا ليستركز فسي عدم اهتمام السلطات الحاكمة بكسب ثقة الجماهير ، وعدم اعتبار هذه القضية من أمهات الموضوعات التي تشغلها.. فضلاً عن اختلاف نهج السياسة الحالية في البلاد الإسلامية سواء في البلاد " المحافظة" أو التي تسمى " تقدمية ".

ولقد ضرب أيوب خان المثل الأعلى في الديمقر اطية وفي التواضع السياسي يوم أن تنحى وتخلى عن سلطاته كرئيس الدولة. وكذلك تصرف ديجول عام ١٩٦٨ عندما لسم يحصل على أغلبية الأصوات في الاستفتاء.

والسياسة يجب أن تشتمل على الأخلاق والجمال والعلم ليكون لها معنى في التاريخ.. وقد قال شوان لاى " إن سياستنا لاتخطئ لأنها علم" .. أى ينبغى على السياسة أن تكون علماً اجتماعيا تطبيقياً.

ولقد انفق أهل الفكر بالصين ثلاثين عاماً من الفكر الاجتماعي والتاريخي وسكبوه في الثورة الصينية.. وأن السياسة التي تمتص هذا القدر من المعارف لخليقة بأن تصبح علما مطبقاً على المشكلات الحيوية في الصين.. ومن هذا الجانب بالذات اكتسبت الصين مع مفكريها منهج العمل العلمي – بعيداً عن الطابع الماركسي. وإذا كانت هذه

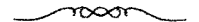
المناهج قد أثبتت فاعليتها في ظل حكم ماوتسى تونج فلأن هذا الحكم عرف كيف يطلب من هذه المناهج ماكان ينبغي.. وأن يطلب كذلك ماينبغي من كافة التقاليد الصينية القديمة حتى أساطيرها .. ثم بلور هذه العناصر كلها في أيديولوجية واحدة .. مع بقائه وفياً للمقتضيات الثورية.

إن العلم - بحرصه على الحقيقة - يصبح أخلاقاً لاتطيق الصبر على بقاء الخطأ حتى يتم تصحيحه فوراً.

ولكن البلاد الإسلامية لاتحب أن تنظر خلفها .. ومع ذلك فقد يكون ضرورياً أن نرجع عدة خطوات إلى الخلف من أجل تصحيح بعض الأخطاء .. وذلك بفتح مناقشة حرة عن هذه الأخطاء لإعادة الصلة وتجديد الثقة بين حاكمين ومحكومين.

وخير مثل للرجوع إلى المصادر التى تعيد النّقة ، ثورة الصبين التقافية التى قلبت طبقات المجتمع وعالم الثقافة من أساسها .. وجددت البلاد إلى حد كبير.

إن أمام البلاد الإسلامية اليوم هذه الدروس في السياسة العليا التي صنعت المعجزات المائلة أمام أنظارنا ، ومن وراء البلاد الإسلامية دروس الثقافة الإسلامية الرفيعة التي تتيح لها استعادة بعض المفاهيم العظيمة ، ومنها " الحسبة " التي تستحق إدخالها في النظم السياسية في هذه البلاد بالذات.



## القصل الخامس عشر الأفكار وازدواج اللغة.

متمزيق الوحدة الثقافية. ماضاعة المفاهيم الأصلية.

مار في البلاد المستعمرة ظاهرة ازدواج اللغة التي تتعلم

غرس عهد الاستعمار في البلاد المستعمرة ظاهرة ازدواج اللغة التي تتعلق بالتركيب الثقافي والعقلي أي بأفكار .. فضلاً عن كثير من الظواهر الأخرى التي غرسها في التركيب الاقتصادي والاجتماعي والإداري. وحتى البلاد الإسلامية التي لم يكن لها عهد بوجود الاستعمار الغربي الإداري والعسكري ، فإنها قد تأثرت هي الأخرى إلى حد كبير بثقافة الغرب ، وبرزت هذه الآثبار حتى في مجال ازدواج اللغة - وإن كانت بدرجات تفاوتت وبطرق اختلفت من بلد لأخر ، ففي بلد مثل اليمن يبدو هذا الأثر معدوماً تقريباً ، غير أننا لاتستطيع أن ننفي عنه أي أثر جاءه عن طريق بلد إسلامي آخر كانت درجة تأثره أكبر .

ويمكن اعتبار مصر على طرقى نقيض كبلد يسود فيه ازدواج اللغة حيث تؤثر اللغة الاتجليزية في ميدان معين من العمل الفكرى في المجال الجامعي.. ونذكر كنموذج آخر الجزائر حيث أثر اللغة الفرنسية يمتد إلى مجال الحاجات العادية في الحياة اليومية ، ولايقتصر على ميدان العمل الفكرى .. فالازدواج هنا ازدواج شعبى.

وازدواج اللغة هنا في حالة معينة قد يشبه المفجر الذي يعيد الحركة إلى العالم الثقافي، إذ تستعيد الأفكار المطبوعة قدرتها على الكلام وعلى الحياة بتأثير المعاني الواردة من ثقافة أخرى والمترجمة ترجمة دقيقة ، وتشرع في إنتاج أفكار موضوعة - قد يشوبها بعض الغموض بسبب أصلها المزدوج - إلا أنها تظل في ركاب الأفكار الأولى.

فقد افتتح الشيخ محمد عبده "برسالة التوحيد" عهداً جديداً في المذهب شبه الكلاسيكي الذي كانت عليه الثقافة الأزهرية في عصره ، وذلك بطريقته الجديدة في الكلاسيكي الذي كانت عليه التقافة الأزهرية في إطار نوع من الكلاسيكية.

غير أن هذا الإطار قد يهتز بدرجة أكبر ، كما يلاحظ ذلك في مؤلفات على عبد الرازق، فهذا الأزهري بعد أن أصبح من طلبة أكسفورد تحرر من منهج الأصول الإسلامية ذاته بإعادة طرح قيمه وأفكاره الجوهرية بطريقة غريبة عليه أدت إلى معارضته لفكرة الخلافة.

ويلاحظ هنا أن الخلاف الذي أدخله ازدواج اللغة في العالم النقافي في البلد

الإسلامي قد شمل الجانب الأخلاقي والفلسفي ولم يقتصر على الجانب الجمالي.. ومع ذلك فقد يكون التأثير أكثر عمقاً من ذلك في بلد إسلامي أخر لم يقم فيه ازدواج اللغة بدور المفجر الذي يطلق الحركة في العالم الثقافي بعد أن كان نبض الحياة الفكرية قد توقف فيه.

فغى الجزائر مثلاً -وحتى بعد استقلالها - لم يتوقف الأمر عند دور المفجر. وإنما امتد أثره إلى مايشبه الديناميت عندما يلقى في العالم الثقافي - وإن لم يكن قد نسف كل شئ - إلا أنه أحدث شقوقاً فريدة في نوعها.

فقد ظهرت فى الصفوة المتعلمة طائفتان: إحداهما تتكلم العربية وتحاول - مسئلهمة نهج الشيخ ابن باديس - إعادة الصلة بالأصول الإسلامية أو العشور على فكرة تقايدية صادقة بعد فشسل حركة الإصلاح.. والطائفة الثانية تتكلم الفرنسية وتتقسّع بكل تناع.. لكى تخدم تحت اسم آلهة اليوم ومساخيط الساعة .. والواقع أنها لاتسعى إلا لخدمة نفسها بأى تناع. وامتد الفاصل الزمنى على هذه الأوضاع لمدة نصف قرن فى عالم ثقافى مزيف لاتستطيع فيه أية فكرة - على قدر من الثقة بنفسها - أن تنهض وتقود الشعب الجزائرى إلى قدره المشرق.

فطائفة لم يحالفها التوفيق في إعادة ربط الروح الجزائرية بالسلف الصالح لفقدان الصلة الحقيقية مع نماذجهم المثالية .. والطائفة الأخرى لم تتمكن من عقد الصلة مع المحضارة الغربية لعدم توفر الفهم الدقيق لروحها العملية. إن افتقاد الأفكار الصحيحة من ناحية ، وغياب الأفكار الفعالة من ناحية أخرى ، جعل الشعب الجزائرى يسير في محله.. وتوقف السير نصف قرن لأن خذلان النماذج المثالية من جانب كلا الطائفتين أدى إلى انتقامها.

وأخيراً - وبعد أن قطع الشعب الجزائرى الفاصل الزمنى - تخلى عام ١٩٥٤ عن جميع قلاته الروحانيين وانطلق وحده في طريق الثورة، وفي الحال تحول الأخوة الأعداء إلى " أصدقاء" حتى لايبتعدوا عن الشعب الذي ينوون استعادة سيطرتهم عليه وتحالفوا مع الثورة في الظاهر، والواقع أنهم تحالفوا مع الزعصاء الذين كانوا يوزعون المناصب والمنح الدراسية في تونس وفي مصر،

ومهما يكن من أمر ، فعندما يرقع الستار من جديد على الواقع الجزائرى ، يمكننا أن نرى آثار ازدواج اللغة على أوضاع أكثر وضوحاً ، بعد أن تخلصت من الظل الذي كان يخيم عليها بوجود الاستعمار إلى عهد قريب .. وبعد أن اختفى اللبس الذي أبقى عليه الاستعمار وبعض الألعاب البارعة في سنى الثورة الأولى .. وعندئذ يبدو مدى عمق التصدع الذي أحدثه ازدواج اللغة.. والذي أثر على القمة والقاعدة معاً. ولم يعد في

البلد الواحد " نخبتان " فقط وإنما " مجتمعان " متراكبان .. أحدهما يمثل البلد التقليدى والتاريخي ، والثاني يريد أن يصنع تاريخه مبتدئاً من الصغر .. فالأفكار المطبوعة لهذا الفريق ، والأفكار الموضوعة للغريق الآخر ، لاتستطيع أن تتعايش في عالم ثقافي واحد.. لأن المجتمعين يتحدثان بلغتين مختلفتين. فما يعبر عن الأفكار الموضوعة في أحد المجتمعين ، ليس له أي معنى بالنسبة للأفكار المطبوعة الخاصة بالمجتمع الأخر. فمن جانب ، الفكرة التي فقدت إشراقها الاجتماعي ، ومن جانب آخر الفكرة التي لها إشراق قاتل.. من ناحية الركود والسكون .. ومن ناحية أخرى الحركة المزيفة والفوضي

إن اهتمامنا هنا يتحصر في نتائج هذه الظاهرة ، وليس في البحث عن أسبابها التي ترجع إلى حد كبير إلى الصراع الفكرى.

ولكن مقدرات ازدواج اللغة قد تمتد إلى مجال المجهودات الخلاقة الجادة.. مثل الأدب العربي حيث يتألق توفيق الحكيم ولكن من المؤسف أن نراه يتورط في عرض مواقف تظهر فيها أفكارنا الأصيلة وهي تخون النماذج المثالية في ثقافتنا وهي تساير الثقافة الأجنبية.

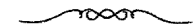
قفي إحدى مسرحياته المقتبسة التي تدور حول الحق والقوة ، كانت الشخصية التي تطرح البرهان هي شخصية القاضي العز بن عبد السلام - دون ذكر اسمه والذي يمثل شخصية القاضي العادل الذي لايلين ولايتهاون في شئ - وكان مفهوم معنى "القانون" إذا جاء على لسانه لابد أن ينطق " الشريعة" ليكون له وزنه في المشكلة الأخلاقية.. وذلك شأن مصطلحات الشريعة الإسلامية التي تحمل قدراً من العاطفة والأخلاق مع الجانب اللغوى والبلاغي.. ولكن كم كانت دهشتنا أن يكون نطقها "القانون" كما لو كان المتكلم أي قاضي من القضاة. فهذا من مظاهر ازدواج اللغة عند تعبيرنا عن أفكارنا باللغة العربية.

وهناك مثال بتعلق بتعبيرنا عن فكرنا بلغة أجنبية. فقد جناء ببإحدى مطبوعات وزارة الاستعلامات عن " فن العمارة بالجزائر" " كان يطلق على المهندس المعمارى في الماضي اسم " معلم البناء".. وكان يستدعى لبناء القصور والمعابد والكنائس والأبنية الدفاعية.." فبكل أسف أغفل ذكر "المسجد" الذي هو من خصائص العمارة الإسلامية حتى عندما يدرس في انجلترا أو ألمانيا أو فرنسا...

فأقل مايقال هنا هو أن ازدواج اللغة يمكن أن يتولد عنه أثبار تتعارض أشد المعارضة مع ثقافتنا الوطنية.

# القصل السادس عشر الأفكار القاتلة.

#### والأفكار الميتة نتيجة تركة تُقافية لم تصلى. والأفكار القاتلة نتيجة التقليد الأعمى.



حين مر أمير الشعراء بباريس ألهمه ظرف معين فأنشد قصيدة حيّا بها مدينة الأثوار.. ولم يكن يدرى أنه أتاح بذلك فرصة ستستغل يوماً ضده من بعض دعاة الحياد الثقافي الزائف .. الذين يتمسكون بحياد عالمنا الثقافي ، بسد جميع المنافذ لحمايتنا من العدوى ، ويرون وجوب مراقبة أنفاس الفكر وعند اللزوم وقفها.. وأن توضع على عقولنا أقنعة الغاز خوفاً من أية عدوى محتملة.

وعندما فكر ماكارثي Maccarthy في تتظيم التنفس الفكرى في بالاده اتهمه الرأي العام العالمي بأنه رجل مشعوذ .

كنت استمع إلى أحد خريجى جامعة الزيتونة ، وكنت أعلم أن مايقوله عن شوقى ليس رأيه الشخصى ، وإنما هو الرأى الذى يتكون فسى عائم ثقافى عندما تنفسل فيه الأفكار عن جنورها وتصبح أفكاراً ميتة.. وتجاور أفكاراً أخرى قاتلة لأنها تركت جنورها في عالم ثقافي آخر استوردت منه عن طريق الخطأ.. وكان الزيتوني يقول أن تحية شوقى لباريس فيها هذا الأثر المخرب من الثقافة الغربية التي تسخر ٩٠٪ من الصغوة المسلمة لخدمة الاستعمار.. وذلك بقليل أو كثير وعي منهم.

وبجانب هذا التصريح ومايسانده من المظاهر يوجد الواقع المريض " للأفكار الميتة " التي نشأت عن وراثتنا الاجتماعية ومجاورة " أفكار قاتلة" استوردت من الغرب.. حيث يتجلى كن " من مظهرى المأساة الاستعمارية ألا وهما: القابلية للاستعمار والاستعمار مترجمين في شكل ثقافة.

و لاشك أن هذه الأفكار لم تولد بباريس أو لندن ، وإنما في فاس وفي الجزائر وفي تونس وفي الجزائر وفي تونس وفي القاهرة .. وطائما أنه لم يتم القضاء عليها بنظام منهجي ، فإنها تصبح "كالفيروس" الوراثي الذي ينسف الكيان الإسلامي من أساسه بتخدير حوافزه الدفاعية. وينبغي اكتشاف موطن الظاهرة العرضية في الثقافة الحديثة للعالم الإسلامي .. وإلا فإن الأفكار الميتة ستواصل عملها التخريبي في المجال الاجتماعي والسياسي.

ولكن بمجرد أن تطرح مشكلة الأفكار الميتة التي لم تعد لهما جذور فمي بلازمما الثقافة الأصيلة للعالم الإسلامي نصطدم بمشكلة الأفكار القاتلة التي انفصلت عن جذورها وتركتها في عالمها الثقافي الأصلي.

وأحياناً " يمتص" الغيروس الوراثى الجرثومة الأجنبية بطريقة ما .. بمعنى أن الفكرة الميتة هى التي تنادى وتجنب الفكرة القاتلة إلى المجتمع، ولقد كان من المتعذر إقناع ناقد شوقى بالعلاقة الحيوية بين هذين المظهرين المرضيين.

وهذه الظاهرة المزدوجة للترابط تطرح من حيث مظهرها الثانى مشكلة يجدب عدم التعرض لها بطريقة عكسية، فلا يجوز أن نتساعل لماذا تنطوى الثقافة الغربية على عناصر" قاتلة"؟ وإنما يجب أن نسأل لماذا تقصد الصفوة المسلمة هذه العناصر بالذات وتأخذ منها؟ .. فليس مضمون الثقافة الغربية هو الدذى يحدد طريقة " الاختيار " ، وإنما هى روح عصر مابعد التحضر هى التى تحدد طريقة الصفوة فى الاختيار الإرادى أو اللاإرادى . لأن الواقع أن هناك اختيار بالفعل.. لأنه ليس كل مافى ثقافة الغرب قاتل .. وهى الثقافة التى تبث الحياة فى حضارة لازالت تقرر مصائر الناس ولو إلى حين.

أما العنصر القاتل في موطن ثقافة الغرب فهو نوع من "النفاية" أي الجانب الميت في هذه الحضارة . و لايقع اللوم إلا على روح عصر مابعد التحضر التي تتجه إلى هذه النفاية ونتهل منها.

وإذا تأملنا أثر هذه النفاية وتركيبها في التحول الغذائي الثقافي للمجتمع الذي يمتصها فإن النتيجة تكون حالة من التعفن تلتبس على العقليات السطحية في بلانسا فتعتقد أنها هي الثقافة الغربية .. وهذا الالتباس ناتج عن موقفنا تجاه قضية الثقافة بوجه عام وتجاه الثقافة الأوروبية بوجه خاص.

ولكن إذا كانت الأفكار التي نستوردها قاتلة أيضاً في موطنها الأصلى ، لكانت النتائج على الصعيد الاجتماعي هي نفس النتائج - أي حالة تعفن.. ولكن من المتفق عليه أنه يوجد شئ آخر في حضارتهم، هو أن هذاك أجزاء سليمة وقوية هي سبب قوتها برغم كل شئ. ويتضح هذا التناقض الظاهر عند عقد بعض المقارنات.

فعلى الصعيد الفردى نجد مثلا الشاعر محمد إقبال قد جعل ثقافته تهيم بها النفوس، وتستحق كل تقدير على الأقل لنزاهتها. فاقد تمكن بفضل جهده الخاص، أو بفضل ظروف استثنائية – أن يصفى مخزون الأفكار الميتة التي وجدها في بيئته عند ميلاده.. والشئ الذي له دلالته في هذا المقام هو أننا نجد في إنتاجه الفكرى العناية والحرص على إعادة بناء الأفكار الميتة. ولقد ترك لنا فكرة تدل على اهتمامه بقضية

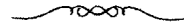
التصفية هذه بعنوان أ إعادة بناء الفكر الإسلامى ". بينما نجد فى جانب آخر قافلة من المفكرين يمثلون فى بلادهم طابوراً خامساً لإحدى التقافات الأجنبية - أى لإحدى السياسات الأجنبية.

وهذاك مقارنة أدعى للإقفاع. فقد بدأت الانطلاقة الحديثة للمجتمع الإسلامى مع انطلاقة اليابان عام ١٨٦٠ حيث بدأ المجتمعان يتتامذان على الحضارة الغربية. واصبحت اليابان اليوم ثالث قوة اقتصادية في العالم، ولم تجعلها الأفكار القاتلة الموجودة في حضارة الغرب تزيغ عن طريقها ، وإنما بقيت وفية لثقافتها وتقاليدها وماضيها.. بينما المجتمع المسلم اليوم - برغم الجهود المشكورة ، وبعد مضى قرن من الزمان - لايزال مجتمعاً نامياً- أي متخلفاً .. ولاشك أن القضية هي قضية الطبيعة الشاذة لعلاقتنا بالثقافة الغربية.

فالطالب المسلم الذي يذهب إلى مدرسة الغرب ، لايتوغل في منابع المضارة الغربية ، وإنما يتوقف عند جهاز التقطير الحضري أو عند صندوق القمامة .. حيث لاوجود للحياة ولا للحقيقة المجسمة في المزارع والحرفي والفنان والعالم.. الذين يصنعون "أمجاد" بلادهم اليومية. لقد حالت روح عصر مابعد التحضر بيننا وبين أن نميز أو أن نري سوى ماهو تافه وغامض.. وحتى ماهو قاتل.

نستطيع الآن أن نرى بوضوح أبعاد المناقشة بين موقف شوكى وموقف معارضيه ، وماإذا كالت القصيدة كانت من إلهام الأفكار القاتلة.. أم أن رأى خصومه هو الذي كان من إلهام الأفكار الميتة. وعلى أية حال لقد نطق عامل جزائرى بسيط كان يعمل بباريس - بالكلمة الفاصلة في مناقشتي مع الزيتوني إذ قال : " أعتقد أن هذا الموضوع يشبه عملية التطعيم الزراعي ، حيث نرى الفرع الذي يضاف إلى الشجرة لايأتي بثمار تشبه الشجرة التي الحق بها ، وإنما ينتج ثماراً تشبه الشجرة الأم التي أخذ منها الفرع".

ليس في الإمكان التعبير عن مشكلة الوراشة في مجال الأفكار بأبلغ من هذه الصورة الحية.



# القصل السابع عشر اتتقام الأفكار المخذولة

«الأفكار الميتة تنتقم بتجميد التقدم. «الأفكار القاتلة تنتقم بتدمير التقدم.

من الله على المنتقب الله على المائلة على خوانة للأنكار

تتطوى كل من الفكرة الميتة و الفكرة القاتلة على خيانة للأفكار مما يجعلها سلبية أو ضارة، وليست هذه الخيانة قاصرة على المجتمع الإسلامي .. فقد انتجت نفس العوامل النفسية الاجتماعية ذات الآثار المعرقة في مجتمعات اخرى وفي عصور مغايرة.

ولقد حرص سقراط على تجنيب مجتمعه مثل هذه النتائج عندما كشف اللثام عما اسماه " قتلة الأفكار " ثم اضاف التاريخ الى حكمة سقراط ما يثبت ان الأفكار المقتولة المخذولة - تنتقم بشراسة .

وكما أن الأمراض المعدية تتنقل بين الأقراد بواسطة الجراثيم ، فأن التاريخ الموغل في القدم يخبرنا بأن هناك امراضا تصبيب النظام و البناء و الحياة داخل المجتمع ، و تتنقل عدواها من جيل الى جيل .. فما هو العامل الذي ينقل المرض الاجتماعي ؟ و هل ينشأ اصل المرض الذي يصبب المؤسسات و يقضى عليها ، داخل المؤسسة مباشرة ام ينتقل اليها بنوع من الامتصاص من بؤرة العدوى .

ان طريقة تحديد اسباب الداء هي التي تتيح بحث الموضوع الذي نحن بصدده بطريقة سليمة .. فهناك انظمة اجتماعية يصيبها الكبر وتصوت موتتهاالطبيعية .. فلو ان نظام الرق لم يتم الغاؤه على يد رجال القرن التاسع عشر لألفته آلات القرن العشرين .. و لكن كون نهاية الرق جاءت في مجال الأفكار قبل مجال الأشياء فهذا له دلالة بليغة و مغزى عظيم.. وهو قرينة على ان الأنظمة التي ليس لها سند من الأفكار هي في طريقها الى الفناء.. وان لم تكن القرينة دليلاً قاطعا الا انها تفتح مجالا للبحث و التحقيق.

كما أن هناك انظمة اجتماعية لا تشيخ أبداً , مثل نظام الزواج الذي أذا تم الغاؤه في مجتمع ما كان ذلك دليلا على مرض المجتمع ذاته .. و يكعن أصل المرض في هذه الحالة في العالم الثقافي . فقد نشأ عن الازمة الثقافية في بعض بلاد شمال أوروبا ظهور الخدافس Hippies فضد عن وجود محاولة الاستبدال نظام الزواج التقليدي بالزواج الحر أو بنظام زواج يقوم على الشذوذ الجنسي بين الرجال .

و الجانب النفسى هو الذي يسبق و ينظم الجانب الاجتماعي ، و بالتالى قان التغيرات ذات الصفة النفسية هي التي تؤدي الي ظهور تغيرات اقتصادية و سياسية على

سطح الحياة الاجتماعية .. مما ينتهى بنا الى المبدأ الذى قرره القرآن الكريم على شكل حكم تقريرى ﴿إِنَ الله لا يغير ما يقوم حتى يغيروا ما يأتفسهم -الرعد ١١ ﴾ ولقد تضمنت الآية الكريمة خلاصة النتائج التى يمكننا الخروج بها من انتقام الأفكار المخذولة.

و ليس يوليوس قيصر هو الذي قضى على جمهورية روما حين عبر نهر "روبيكون " دون اذن من "كانون " و باقي الاعيان ، و انما كان الفناء قد دب في الفكر الروماني نتيجة للتغيرات الخفية التي طرأت عليه .. بدليل ان موت يوليوس قيصر لم يرجع الجمهورية الى روما ، وكذلك الحال الأسباب سقوط الجمهورية في أثينا ، لأن التغيرات النفسية التي تطرأ على التطور و تصبح واضحة على الصعيد الاجتماعي والسياسي تنشأ في حقيقة الأمر على مستوى الدواقع التي نتحكم في السلوك الانساني .

و هذا هو ما ادى الى افول نجم روح الديمة راطية فى المجتمع الاسلامى اعتبارا من عام ١٨٨ الهجرى عندما فترت الصلة و انقطعت المحبة بين عقيل و اخيه على بن ابى طالب فى صراعه مع معاوية ، وبرر عقيل هذا الموقف الغريب بحجة اكثر غرابة كما رأينا فى الفصل التاسع حعدما قال " ان صملاتى خلف على أبوم لدينى عولكن طعامى عند معاوية اقوم لصحتى " فقد تجلى اختفاء الدواقع النبيلة الأولى التى حركت الصحابة الأوائل .. وسيكون انعدام هذه الدواقع اشد بعد ذلك بعشرين عام عندما استجاب الحسين بن على لإلحاح أهل الكوفة ، برغم محاولات ابن عباس فى ان يثنيه عن مغادرة المدينة قائلا "ان هؤلاء القوم سيخذاونك كما خذاوا ابائك من قبل .. لاتصدقهم .. ان قلوبهم معك ولكن سيوفهم مع يزيد " هذه الشهادة الصادقة تضع ايدينا على سر اختفاء الدواقع .. الله الاتفصام الذى يقسم المسلم الى قسمين .. وهو بداية التدهور والاتحطاط والبعد عن المبدأ القرآنى فإن صلاتي ونسكى ومحياى ومماتي الله رب العالمين الأشريك له.. - الألهام ١٩١٠ القرآنى بقرر النموذج المثالى في عالم الثقافة ، والذى يكشف بوادر الانحراف في سلوك المسلم .

ولا ينبغى ان ننسب العدام القعالية في سلوك المسلم الى الإسلام. فهذا هو الخطأ الشائع عند المستشرقين وعلماء الاجتماع الغربيين في دراساتهم للعالم الاسلامي الحاضر<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) نشرت "اخبار اليوم" عام ١٩٣٠ نتائج بحث غريب لعلماء اجتماع امريكيين انتهرا ايه الى ان "الفاعلية لـم تتمو الاحيث ظهر الفكر المسيحى واليهودي . ولـم يظهر عدم الفعالية الاحيث سادت الفكرة الاسلامية.." وهذا خطأ تاريخي جسيم ،

ومهما يكن من امر ، اذا سلمنا بان كل تصرف يخضع لمجال الاقكار سواء فى دوافعه اوفى وسائله التنفيذية ، فمن الجدير بالملاحظة ان كل نشاط اجتماعى تكمن فى اساسه الفكرة عندما تندمج فى السلوك ، اى كما نفسر ها وكما نفهمها وكما نهضمها.

وبحمر عدد حالات القصور او حالات الفعالية في مجتمع ما ، فاننا نقرر في الحقيقة النتائج الموضوعية العالم افكاره . علما بان الخيائة للافكار المندمجة وانحراف الافكار الجارية ازاء الافكار الجوهرية تحدد مقدار عدم فعالية المجتمع ، وانه من خلال بعض التصرفات وبعض العقد ينشأ الزيغ من جيل الى جيل .

ويحدث تقليد السلوك عن طريق الاقكار .اما الجانب المرضى للسلوك فهو العدوى الاجتماعية التي تقم بطريق الامتصاص من جانب الاقكار عدما تنفصل عن نماذجها المثالية في عالم الثقافة الاصلى ، وتتقل العدوى من جيل الى جيل ، وتكون الاقكار في هذه الحالة هي " الجرائيم " التي تنقل الامراض الاجتماعية .. ومثل هذه الفكرة تكون فكرة خذلت نموذجها المثالي ، وينعكس المرض على المجتمع الذي يصاب بنتائج الالحراف الذي يمس عالمه الثقافي .. واحيانا يحدث انعكاس الفكرة المخذولة فيعود بالخير عند اكتشاف بطلائها .

فعندما انفجر عمر بن الخطاب ضاحكا يوم ان أسكت جوعه بأكله الصنـم المصنوع من الحلوى،كان هذا اعلانا للأزمة التي كان يمر بها عالم الثقافة الجاهلي الذي كان على نماذجه المثالية ان تختفي في القريب العاجل ومعها اوثان الكعبة..وهذا ما حدث.

والمجتمع الاسلامي يواجه اليوم هذه المشكلة .. فهو يتعرض لاتتقام النماذج المثالية لعالمه الثقافي الخاص ، وكذلك للانتقام المروع من جانب الافكار التي نستوردها من أوروبا دون مراعاة للشروط التي تصون قيمتها الاجتماعية. مما يؤدي الي انخفاض قيمة الافكار المكتسبة وينتج اخطر الاضمرار على النمو الاخلالي والمادي في العالم الاسلامي.

فترى "من جانب " ان الاقكار التي اثبتت فعاليتها في اقامة الحضارة الاسلامية منذ ألف عام تبدو اليوم غير فعالة ، كما لو كانت قد فقدت تجاويها مع الواقع . ومن جانب آخر ،فإن الاقكار الاوروبية التي شيدت ما يسمى بالحضارة الاوروبية هي الاخرى قد فقدت فعاليتها في العالم الاسلامي الحاضر .. لقد تلطخ سلوكنا الحالي بخيانة مزدوجة.

ان الاقكار المخذولة من كلا الجانبين تنتقم بشراسة ونحن نعانى من هذا الانتقام المروع اشد المعاناة .



# الخاتمة

منذ قرن مضى والعالم الاسلامي يطل برأسه من خلف عصر ما بعد التحضر.. ومع ذلك فإنه لم يستقر بعد في وضعه الطبيعي ولم يسترد توازنه.. وان الاتحلال الذي ساد في هذا العالم ، قد قضى عليه بالجمود والخمول والضعف والقابلية للاستعمار ، فاصبحت قيمه الاسلامية في حالة تحجر ، انه يطل بحالته المتأخرة هذه على القرن الواحد والعشرين الذي بلغ القمة في القوة المادية بينما قوته الاخلاكية في تدهور منذ الحرب العالمية الاولى.

والعالم الاسلامي اليوم تعصف به افكار متناقضة .. وهو يواجه مشكلات الحضارة التكنولوجية وهو غير مرتبط بجنوره المتينة .. كما انه يجابه افكارا توثقه بعالمه الثقافي الخاص من غير ان تربطه بنمانجه المثالية .. وهو على وشك ان ينجرف إما عن افتتان ، وإما بفعل المزالق الموضوعة تحت قدميه - برغم الجهود الاصلاحية المشكورة -في تبار " الابديولوجيات " الحديثة التي ثبت افلاسها في الغرب حيث نشأت.. وهو ان فعل ذلك ، فيخشى ان يظل متخلفا عن التاريخ بمرحلة - اي انه سوف بعيد على حسابه اجراء التجارب القديمة التي سبق ان باعت بالفشل .

ومن هذه التجارب تجربة الماركسية التي بدأت تتقادم على الصعيد العلمي وعلى الصعيد الغلمي وعلى الصعيد الفلسفي . وبينما الصفوة في بلاد الغرب - التي انبهرت بها - قد خاب أملها فيها، وشرعت تسترد استقلالها الفكري في السنوات الاخيرة .. نرى الماركسية اليوم تستحوذ تدريجيا على اهتمام المسلمين وفكرهم .

إن صنع التاريخ لا يتحقق الا بالسير في دروب جديدة ، ولا يتم الا بالاقكار الصادقة التي تتجاوب مع كافة المشاكل ذات الطابع الاخلاقي .. وبالاقكار الفعالة التي تواجه مشكلات التنمية لمجتمع يريد اعادة بناء نفسه .

لقد حاولتا في الفصول السابقة عرض وتحليل الصعوبات التي يتخبط فيها المجتمع الاسلامي في مواجهته لمشكلاته الحاضرة ، وهي صعوبات تتداخل فيها الحكار متناقضة.

ان عرض مشكلة الاقكار هنا كان بقصد اظهار وزنها في التاريخ وفي مصائر الناس .. واذا لم يكن قد حالفنا التوليق في وضع حل واضح لهذه المشكلة ، فيكفينا اننا رسمنا حدودها بالقدر المطلوب .. فضلا عن ان غايننا لم تكن سوى فتح باب المناقشة الحرة لهذه المشكلة التي لن نتته بانتهاء كتابة هذه السطور ..

# فهرس

| صفحة |                                 | مبغدة |                                    |
|------|---------------------------------|-------|------------------------------------|
| £¥   | القصل العاشر:                   | ٥     | متنمة المختصر                      |
|      | صراع الفكرة والوثن              | ٩     | موجز مقدمة المؤلف                  |
| ٤٥   | المنصل العادى عشر:              | 1.    | القصل الأول:                       |
|      | صدق الأفكار وفعاليتها           |       | إجابتان عن الغراغ الكوني           |
| £A   | القصل الثانى عشر:               | ۱۳    | القصل الثاني:                      |
|      | الأقكار وديناميكا المجتمع       |       | الطقل والأقكار                     |
| ٧٥   | الفصل الثالث عشر:               | 17    | اللصل الثالث:                      |
|      | الأفكار والتطور الثورى          |       | المجتمع والأفكار                   |
| ٧٥   | اللصل الرابع عشر:               | 19    | القصل الرابع:                      |
|      | الأقكار والسياسة                |       | الحضبارة والأفكار                  |
| ٦,   | القصل الغامس عشر:               | 47    | الفصل الخامس:                      |
|      | الأقكار وازدواج اللغة           |       | الطاقة الحيوية والأقكار            |
| 77   | القصل السائس عثير:              | 44    | الغصل السانس:                      |
|      | الأقكار الميئة والأقكار القاتلة |       | عالم الأفكار                       |
| **   | الفصل السابع عشر:               | ٣١    | القصل السابع:                      |
|      | انتقام الأفكار المخذولة         |       | الأقكار المطبوعة والأتكار الموضوعة |
| 79   | الغاتمة                         | 4.5   | الغصل الثامن:                      |
|      |                                 |       | جدلية العالم الثقافي               |
|      |                                 | ۳۸    | الغصل التاسع:                      |
|      |                                 |       | جدلية الفكر والشمئ                 |

# سلسلة كتب مشكلات الحضارة للمؤلف

| • الظاهرة القرآنية                      | الطبعة الثالثة       | بيروت   |
|-----------------------------------------|----------------------|---------|
| • لَئِيكُ •                             | لم يتزجم بسد         |         |
| • شروط النهضة                           | alles atlats         | بيروث   |
| • وجهة العالم الإسلامي                  | الطبعة الثانية       | بيروت   |
| <ul> <li>الفكرة الأقرواسيوية</li> </ul> | الطيعة الأولى        | القاهرة |
| • فكرة كومنونث أسلامي                   | الطبعة الثانية       | القاهرة |
| • مشكلة الثقافة                         | الطبعة الأولى        | القاهرة |
| • تأملات                                | الطيعة الأولى        | القاهرة |
| • میلاد مجتمع                           | الطيعة الأرلى        | القاهرة |
| • حديث في البناء الجديد                 | المليمة الأولى       | بيروت   |
| ه في مهب المعركة                        | العليعة الأولى       | القامرة |
| • آفائي جزائرية                         | الطبعة الثانية       | القاهرة |
| • مذكرات شاهد القرن                     | المجزء الأول: الطفل  | بيروت   |
|                                         | قجزء الثاني : الطالب |         |
| • مشكلة الأفكار في العالم الإسا         | لهي الطبعة الأولى    | القاهرة |
| • انتاج المستشرقين                      | الطبعة الثانية       | القامرة |
|                                         | ~~~                  |         |

#### هذا الكتاب

في عالم اليوم الذي تسود في أغلب أرجائه الحضارة المائية التسي تدور وبيها الأفكار حول الأشياء .. وبينما العالم الإسلامي يمز بمرحلة مابعد التحضر حيث تنزوى فيه الأفكار شيئاً فشيئاً ، وتزحف الأشياء لتحتل مكأن الأفكار ، وتتبدل الأفكار الأصيلة في عالمه الثقافي بأفكار مكتسبة غربية عليه ، تشوه القيم الأخلاقية في الاشخاص ، وتقلب الروابط الاجتماعية من أساسها ، فيتجه المجتمع رويداً ويداً نحو الحضارة المادية - وإن لم يكن هذا التحول قد تحقق بتمامه في هذه الأيام.. وإن كان في طريقه إلى التحقق- فإن إعادة التأمل في مدى أهمية الأفكار ودورها الحضارى ، ومشكلاتها في العالم الإسلامي تكون أشد الحاحاً اليوم مسن أي

وكتاب " مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي" وقد صدر منذ مانزيد على ٢٥ عاماً حمل رؤية المفكر الإسلامي الجزائري - مالك بن نبي - لقضية الأفكار بصفة عامة وفي ظل الظروف التي كانت سائدة وقت صدوره بصفة خاصة بومع التغيرات التي طرأت على العالم كله منذ ذلك الوقت والتي تتجدد يوما بعد يوم، فقد برزت للكتاب أهمية أخطر في هذه الأيام بواصبحت له معاني جديدة فوق المعاني التي كانت له وقت صدوره.

مما دعانا إلى تلخيص هذا الكتاب وإعادة صياغته بأسلوب مبسط لتقريبه إلى القارئ الكريم الذي ندعوه إلى إعادة النظر إلى ظروف عالمه الحالية، وظروف المجتمعات الإسلامية ، ووضع الإسلام في العالم اليوم ، وموقف شتى القوى العالمية منه - من خلال رؤية هذا الكتاب الحضارية المتجددة المعان ، الأمنت ع

والله ولى التوفيق ،،،



To: www.al-mostafa.com